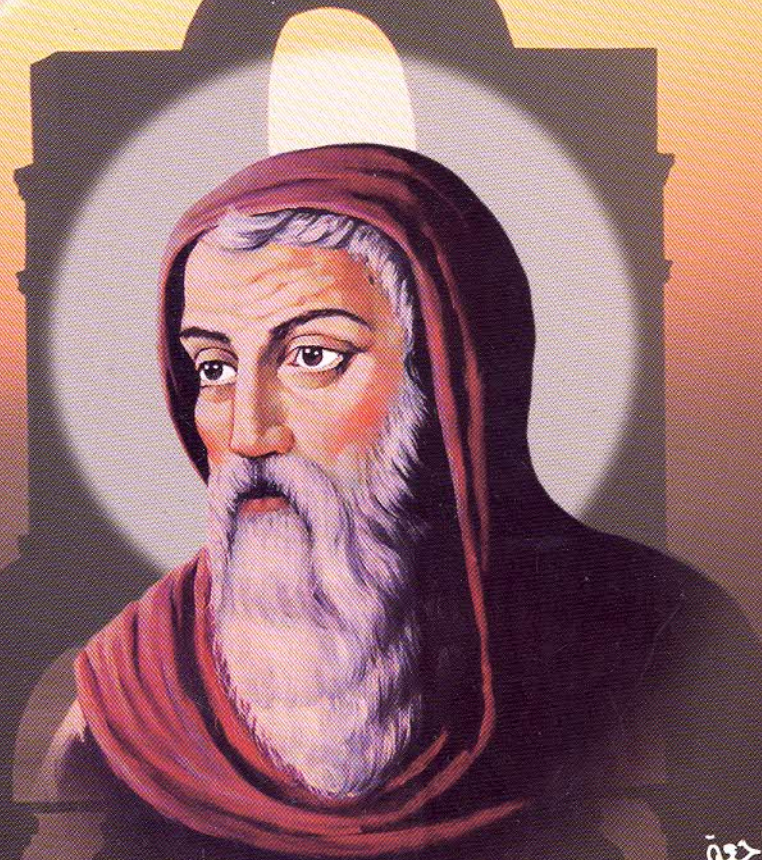


شرح و تفسير

# قانون الإيمان



تقدير ومراجعة

نيافة الحبر الجليل

الأنبا بيشوى

الأنبا موسى

مطران دمياط وكفر الشيخ وبراري القديسة دميانة

الأسقف العام للشباب

وسكرتير المجمع المقدس

تأليف

المتنيح القمح عبد المسيح ثاوفيلس النحيلي

كاهن كنيسة مارمرقص بمصر الجديدة وأستاذ اللاهوت العقدي بالكلية الإكليريكية

# شرح وتفسير قانون الإيمان

## نَقْدِيم وَمَرْاجِعَة

|                      |                                                                          |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| نيافة الحبر الجليل   | نيافة الحبر الجليل                                                       |
| الأنبا موسى          | الأنبا بيشوى                                                             |
| الأسقف العام للشباب. | مطران دمياط وكفر الشيخ<br>وبراري القدس دميانه،<br>وسكرتير المجمع المقدس. |

## تألِيف

القمص عبد المسيح ثاوفيلس النحيلي  
كاهن كنيسة مار مارقص بمصر الجديدة  
وأستاذ اللاهوت العقديي بالكلية الإكليريكية

اسم الكتاب: شرح وتفصیر قانون الإيمان.

تألف: القمص عبد المسيح ثاؤفیلُس النحيلي.

## فصل ألوان، وطباعة :

مطبعة دير الشهد العظيم مارمينا العجائبي بمريوط.

ت: ٦٢٣٥٦٨٥٦ . تلیفاکس: ٥٤٥٩٦٤٥٦ . ٠٣

رقم الإيداع: ٤٦٥/٤٠٧

الترقيم الدولي : I.S.B.N.: 977 - 17 - 4404 - 6

يُطلَبُ مِنْ:

كنيسة السيدة العذراء - النزهة الجديدة

•۱۷۵۰.۱۵۹ - •۱۷۵۰.۸.۹ : ت

القس ثاؤفیلس القمص عبد المسيح

•۱۲۲۸۴۳۹۱۹ - ۰۷۲۲۰۷۰۸

سعد القمص عبد المسيح

• 15 198.073 - .88 1381263 : 2



قداسة البابا شنوده الثالث  
بابا الإسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية الـ 117



المنيحة / القمص عبد المسيح ثاوفيلس النحيلي  
كاهن كنيسة مار مارقس بمصر الجديدة

# فهرس الكتاب

\*\*\*\*\*

## الصفحة

|    |                                                 |
|----|-------------------------------------------------|
| ٨  | تقديم الأنبا بيشوى                              |
| ٩  | تقديم الأنبا موسى                               |
| ١١ | تقديم الكتاب                                    |
| ١٢ | مقدمة عامة                                      |
|    | <b>البند الأول:</b>                             |
| ١٣ | بالحقيقة نؤمن ياله واحد ... ما يُرى وما لا يُرى |
|    | <b>البند الثاني:</b>                            |
| ٤٣ | نؤمن برب واحد ... الذي ليس ملكه انقضاء          |
|    | <b>البند الثالث:</b>                            |
| ٧٣ | نعم نؤمن بالرُّوح القدس ... الناطق في الأنبياء  |
|    | <b>البند الرابع:</b>                            |
| ٧٩ | وبكنيسة واحدة مقدسة جامعة رسولية                |
|    | <b>البند الخامس:</b>                            |
| ٨٥ | ونعرف بعمودية واحدة لغفرة الخطايا               |
|    | <b>البند السادس:</b>                            |
| ٨٩ | وننتظر قيامة الأموات                            |
|    | <b>البند السابع:</b>                            |
| ٩٣ | وحياة الدهر الآتي، آمين.                        |

## تقديم نيافة الأنبا بيشوى

شرفني نيافة الأنبا موسى الأسقف العام للشباب  
بعشادكته في مراجعة جزء من هذا الكتاب تخللها  
لذكرى العلامة الكبير والكافن الفاضل والوازن  
القدير العص بن عبد المسيح ثاوفيلس التحيني . ليت  
الرب يستخدم كل عمل لمجد اسمه العظيم

رسائلات قداسة البابا شنودة الثالث .

وأحب أنأشكر أبا ، العص بن عبد المسيح حناب  
القس تاوفيلس وحناب القس صرقس على اهتمامهما  
بإصدار هذا الكتاب . جعلهما الرب خير تذكرة  
وامتداد لخدمة والدحنا العظيم في الكهنة .

٢٠٤/٢

جمعة ختام الصوم      مطران دمياط كفر الشيخ  
وبروى القديسة دميانة

## تقديم نيافة الأنبا موسى

يسعدن تقديم هذا الكتاب الام لكتاب القصص بالمعنى  
ما وردتنيه لنفسي ، الذي ظهرت منه طفولتي وشبابي  
السابق من ابيه ، حيث كان يأوي للوعظ ، و كان يسمع  
كله يستمعه سمع كلاته الحية ، السلورة نصمة  
رملة ، والمستحلا على رأس كلاته وعفادة  
صهارة .

ثم اقتربت شخصيا منه (زباجبيه) حينما طلب  
منه الصناع ان اقدم له نهد مولفاته ، بعد  
انه سمع الرب ببيانه أستغفا .

والسيم أقدم هذا الكتاب الحديدي ، والذى يسع  
لتأنيثه قال فيه (عليه) هذا الذي عليه نعيم  
رضي به ، وببيه نعم ورزق الملوك .  
كلاس سركرة ، سرورة ، كتابة ، آباء ،  
رويد طفول ، وفتح كعبه ، شهيد ، (زمر الزرس)  
كتابه كل مؤمنه أمره ذكرى ، ليعرف مفردات  
إيمانه بتألمه العذاب ، والتجدد العجيب ،  
والقدر الجيد ، ورثة أخلاقه ، ووصلاته الخلود .

وأود أن أشكر صاحب الندوة أخينا العلامة  
الشيخ بشير عباس ، الذي أجمع المرة السابقة  
في هذا الكتاب وصوّر الله يحيى بالفهم الإلزامي  
السليم ، والتعبير الدقيق ، والمعنى  
الأشعر رسالة .

أعرف أن رسالة أخينا العلامة شحادة  
الذات يُعرف ، ربيب ، وفقيه ، وهو يُتعذر  
القصصي بالطبع ، وينتمي في نزعة التعليم  
الأشعر رسالة العاشر ، وله كتاب رسالة  
أبنية ، واحد كتاب القصص ، وفيه ، ولآخر  
كتاب رسالة ...

الرب يبارك كل حالة في هذا الكتاب ،  
وينفع بطر مارئي ، وبصورة باعتدال نزعة  
الكتاب العاشر ، وقد أتى أخينا العلامة شحادة بكتاب  
رقة الرب رسالة جميعاً .

مع  
شحادة العاشر

## تقديم

\*\*\*\*\*

لا يسعنا في مقدمة الكتاب إلا أن نقدم عظيم شُكرنا لله تبارك اسمه الذي  
أعانتنا على صدوره، ولصاحب الغبطة والقداسة البابا شنوده الثالث الذي يُساندنا  
دائماً بصلواته والذي يحفظ للمنتich الوالد في ذاكرته بصورة مُنيرة تُمثل النبوغ  
والذكاء وسعة الإطلاع ...  
كما نتقدّم بشكرنا:

لنيافة الحبر الجليل الأنبا بيشوى  
مطران دمياط وكفر الشيخ وبراري القديسة دميانة، وسكرتير المجمع المقدس.  
ولنيافة الحبر الجليل الأنبا موسى  
الأسقف العام وأسقف الشباب  
على تعبهما في مراجعة الكتاب وتقديمه بالرغم من مشغولياتهما الكثيرة.  
الرب قادر أن يجعله سبب بركة لكل من يقرأه.

أبناء المتنich القمص عبد المسيح

# شرح وتفسير قانون الإيمان

---

- ١ - يحوي خلاصة التعاليم اللاهوتية الواجب على المؤمن التمسك بها.
- ٢ - وضع بإرشاد الروح القدس في عبارات جامعة مانعة.
- ٣ - يُردد المؤمنون كلما اجتمعوا للصلوة:  
في صلاة السواعي. وصلوات الكنيسة وأسرارها.

## الغرض من تلاوته:

- ١ - الإقرار بالإيمان الأرثوذكسي كما حدّده الآباء.
- ٢ - تجديد هذا الإقرار فيسائر المناسبات الروحية.
- ٣ - الإعلان عن وحدانية الروح التي تربط المؤمنين بالإيمان المشترك.

## وهو يحوي سبعة بنود:

- ١ - بالحقيقة نؤمن باليه واحدٍ ... ما يُرى وما لا يُرى.
- ٢ - نؤمن برب واحد يسوع المسيح ... الذي ليس ملكه انقضاء.
- ٣ - نعم نؤمن بالروح القدس ... الناطق في الأنبياء.
- ٤ - وبكنيسة واحدة مقدسة جامعة رسولية.
- ٥ - ونعرف بعمودية واحدة لمغفرة الخطايا.
- ٦ - وننتظر قيمة الأموات.
- ٧ - وحياة الدهر الآتي، آمين.

# البِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

بِالْحَقِيقَةِ نَؤْمِنْ  
بِإِلَهٍ وَاحِدٍ، إِلَهٌ  
الْأَبٌ، ضَابِطُ الْكُلِّ،  
خَالِقُ السَّمَاوَاتِ  
وَالْأَرْضِ، مَا يُرَى  
وَمَا لَا يُرَى.

## ٩ بِالْحَقِيقَةِ نَؤْمِنُ بِإِلَهٍ وَاحِدٍ

الله روح بسيط، واجب الوجود، أزيٰ أبدٰ، قائم بذاته، عامل، حكيم، موجود في كل مكان، ولا يخلو منه مكان، هو يسع الكون، أمّا الكون فلا يسعه، لأنَّ الكون محدود، أمّا هو فغير محدود.

ويثبت لنا وجود الله :

أولاً : من نظام الكون وتنسيق العجيب :

لكلَّ مصنوع صانع، ولا يمكن أن يكون هذا الكون العجيب بما فيه من ضبط وإتقان وتنسيق عجيب، قد تواجد من تلقاء ذاته، صدفة وعوضاً، بل لا بد له من صانع ماهر غير محدود في العقل والحكمة ... الليل والنهار يتعاقبان على نظام ثابت، والفصول تروح وتغدو على ترتيب لا يتغير، والأنهار من البحار تمتلي وإليها تعود. والشمس تشرق وتغرب في مواعيد محددة، والأجرام والكواكب تتحرك في مدارات معينة، تحكمها قوانين جاذبية، تحفظها دون خلل، وجسم الإنسان في دقة تركيبه ... كل ذلك كاف لإقناعنا بوجود خالق قادر حكيم قوى، يعمل لقيادة هذه الكائنات والعناية بكل المخلوقات ...

❖ قال أَيُّوب الصَّدِيقُ: "فَاسْأَلِ الْبَهَائِمَ فَتَعْلَمَكَ، وَطِيورَ السَّمَاءِ فَتُخْبِرَكَ. أَوْ كَلْمَ الْأَرْضَ فَتَعْلَمَكَ، وَيُحَدِّثُكَ سَمَكُ الْبَحْرِ. مَنْ لَا يَعْلَمُ مِنْ كُلِّ هُؤُلَاءِ أَنْ يَدَ الرَّبِّ صَنَعَتْ هَذَا؟" (أي ١٢: ٩-٧).

❖ ويقول بولس الرسول : "لأنَّ أَمْوَارَهُ غَيْرُ الْمَنْظُورَةِ ثُرِيَ مُدْدُ خَلْقَ الْعَالَمِ مُدْرَكَةً بِالْمَصْنُوعَاتِ، قُدْرَتُهُ السَّرَّمَدِيَّةُ وَلَا هُوَ، حَتَّى إِنَّهُمْ بِلَا عُذْرٍ" (روا ٢٠: ٩).

﴿ وَقَالَ دَاوِدُ النَّبِيُّ: "السَّمَاوَاتُ تُحَدِّثُ بِمَجْدِ اللَّهِ، وَالْفَلَكُ يُخْبِرُ بِعَمَلِ يَدِيهِ" (مز ١٩: ١).

﴿ وَقَالَ بُولُسُ الرَّسُولُ أَيْضًا: "وَلَا يُخْدِمُ بِأَيْدِي النَّاسِ كَانَهُ مُحْتَاجٌ إِلَى شَيْءٍ، إِذْ هُوَ يُعْطِي الْجَمِيعَ حَيَاةً وَنُفُسًا وَكُلَّ شَيْءٍ. وَصَنَعَ مِنْ دَمٍ وَاحِدٍ كُلَّ أُمَّةٍ مِنَ النَّاسِ يَسْكُنُونَ عَلَى كُلِّ وَجْهِ الْأَرْضِ، وَحَتَّى بِالْأَوْقَاتِ الْمُعْيَّنَةِ وَبِحَدْدُودِ مَسْكُنِهِمْ، لَكِي يَطْلُبُوا اللَّهَ لِعَلَّهُمْ يَتَلَمَّسُونَهُ فِي جَدُودِهِ، مَعَ أَنَّهُ عَنْ كُلِّ وَاحِدٍ مِنَّا لَيْسَ بَعِيدًا. لَأَنَّا بِهِ نَحْيَا وَنَتَحْرَكُ وَنَوْجَدُ" (أع ٢٧: ٢٥-٢٨).

### ثانية: بشهادة الضمير:

كتب الله على قلوبنا آيات وجوده، ووحدانيته، وأزليته، إذ جعل في داخلنا العقل قاضياً، والضمير مدعياً، والتفكير شاهداً...

صوت الضمير في باطن الإنسان، يُميّز الصواب من الخطأ، ويُوحِي إليه بوجود خالق عادل، لابد أن يدين الإنسان على عمله الخطأ، ويُكافئه على عمله الطيب، ويُطالب الإنسان بسيرة حسنة، ويملاه رهبة على عمل الشر، وما أكثر الذين ثارت فيهم ضمائيرهم، فامتلأوا خوفاً ورعباً، لشعورهم بوجود الله عادل يُجازي الأشرار، فاضطروا قبل الموت للاعتراف بوجود الله، وحاولوا إصلاح أخطائهم والندم على ما صدر منهم من أمور ردية.

الإيمان بوجود الله يملأ القلب سلاماً، والضمير راحة واطمئناناً، ويدفع بالإنسان إلى سلوك مستقيم، قال بولس الرسول: "لأنَّهُ الأَمْمَ الَّذِينَ لَيْسُ عِنْدَهُمْ النَّامُوسُ، مَتَى فَعَلُوا بِالْطَّبِيعَةِ مَا هُوَ فِي النَّامُوسِ، فَهُؤُلَاءِ إِذْ لَيْسُ لَهُمُ النَّامُوسُ هُمْ نَامُوسٌ لِأَنفُسِهِمْ، الَّذِينَ يُظَهِّرُونَ عَمَلَ النَّامُوسِ مُكتَوِّبًا فِي قُلُوبِهِمْ، شَاهِدًا أَيْضًا ضَمِيرُهُمْ وَأَفْكَارُهُمْ فِيمَا بَيْنَهَا مُشْتَكِيَّةٌ أَوْ مُحْتَاجَةٌ" (رو ٢: ١٤-١٥).

### ثالثاً: باتفاق البشر العام:

فالشعوب والقبائل في كل زمان ومكان، اتفقوا على وجود إله صالح قادر مُدبِّر للكون، يَحتاج الإنسان إلى رعايته وتدبيره، تجُب له الحبة والعبادة، مسوقين إلى هذا الشعور بإيحاء باطني لا يقل عن اندفاعهم وراء كل شيء ضروري في الحياة.

والتدليل صفة غرizerية في الإنسان، لم تنشأ بالعلم والتدريب، ولكنها قائمة في طبيعته، ولم يتواجد على مدى التاريخ في أي بقعة تحت السماء مجتمع ينكر الوجود الإلهي بصفة عامة، وإن اختلفت أساليب العبادة الإلهية المتنوعة، بسبب ما كانت عليه المجتمعات من جهل أو علم، ومن ضلال أو اهتماء.

### رابعاً: بشهادة الوحي:

ولما كان الإنسان عاجزاً بعقله وفكره الذاتي عن أن يدرك سائر الحقائق المخصصة بالطبيعة الإلهية، والمصير البشري بعد الموت، اختار الله أناساً أوحى إليهم بتاريخ مفصل للبشرية ... بالخلقة والسقوط، وتدبير الفداء، وأعطى الرسائل للبشر، مثبتاً صدق هذه الرسائل، بما أيدَ به الأنبياء والرُّسل بالمعجزات، وما وضع على لسانهم من النبوات عن أحداث تحرى في المستقبل القريب والبعيد، عن المالك والأشخاص، وعن مجيء السيد المسيح في مطلع الزمان، ثَمَّت جميعها في حينه بكل كمال ودقة.

صدق النبوات وإثبات المعجزات، دليل على صحة أقوال كتاب الوحي، الذين عرَفوا البشرية بالله بذاته وصفاته وأفعاله في الكون، بما لا يجعل سبيلاً إلى دحض أقواهم، وإنكار وجود الله يتصرَّف في الكون حسب إرادته ومقاصده الصالحة.

## بالحقيقة نؤمن بإلهٍ واحدٍ

مررت فترات من التاريخ اعتقاد فيها بعض الناس بوجود إلهين: إله الخير وإله الشر، وهم في صراع مستمر، واعتقدوا أن النصرة أخيراً لإله الخير. على أنه كيف يكون إله الشر إلهًا ويهرم؟! يدعو الكتاب المقدس الشيطان إله هذا العالم وإله هذا الدهر، وينسب له قوة جبارة لكنه مخلوق، ولا يستطيع الخروج عن طاعة الله، الذي سيقيده في نهاية هذا الزمان، ويلقي به وبجذوده في السُّجْرِيَّة المتقدة بالنار والكربت.

واعتقد بعض آخر بألهة عدّة، وهذا الاعتقاد يجعل الإله محدوداً بينما الله غير محدود، ومنزه عن الكم والكيف والرسوم والحدود ... وجود إلهين أو أكثر يجعل كلاًّ منهم مُتحيزاً بمكان، والإله موجود في كل مكان ولا يتحيز بمكان.

لو افترضنا أن هناك إلهين، فإن كانا قد اتفقا على خلق العالم معاً لما كان كلاًّ منهما مستقلاً في عمله، وهذا ما يتعارض مع الألوهية، التي تستلزم الاستقلال بالعمل، فالله حرّ مريد يفعل ما يشاء.

وإن كانا قد اقتسما هذه المهمة، كانت سلطة كلاًّ منهما محدودة، وهذا يتعارض مع الألوهية التي تستلزم السلطة غير المحدودة.

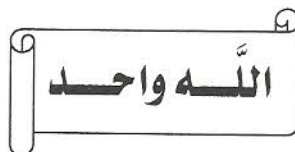
وإن كانا قد اتفقا على أن يعمل أحدهما دون الآخر، كان الآخر عاطلاً، وهذا يتعارض مع الألوهية التي تستلزم الحياة والعمل.

وإن كانا قد اختلفا في هذه المهمة، ما كنا نرى وحدة وانسجاماً في أمور الكون بأي من الأوضاع، ولا يبدو معقولاً ومحبلاً إلا الإيمان بإله واحد.

قال العلامة تريليانوس: (إذا لم يكن الله واحداً، لا يكون هو الله، لأن الله فريد في عظمته، لا مساو له، ومن لا مساو له، لا يكون إلا واحداً).

وما أكثر الشواهد التي أوردها الكتاب المقدس عن وحدانية الله ... خذ على سبيل المثال:

- ١ - "فَاعْلَمِ الْيَوْمَ وَرَدْدٌ فِي قَلْبِكَ أَنَّ الرَّبَّ هُوَ إِلَهٌ فِي السَّمَاوَاتِ مِنْ فَوْقِهِ، وَعَلَى الْأَرْضِ مِنْ أَسْفَلِهِ، لَيْسَ سِوَاهُ" (تث ٤: ٣٩).
- ٢ - "إِسْمَعْ يَا إِسْرَائِيلَ: الرَّبُّ إِلَهُنَا رَبُّ وَاحِدٌ" (تث ٦: ٤).
- ٣ - "أُنْظُرُوا إِلَيْنَا إِنَّا أَنَا هُوَ وَلَيْسَ إِلَهٌ مَعِي" (تث ٣٢: ٣٩).
- ٤ - "أَنْتَ هُوَ الرَّبُّ وَحْدَكَ" (نح ٩: ٦).
- ٥ - "هَكَذَا يَقُولُ الرَّبُّ مَلِكُ إِسْرَائِيلَ وَفَادِيهِ، رَبُّ الْجَنُودِ: أَنَا الْأَوَّلُ وَأَنَا الْآخِرُ، وَلَا إِلَهَ غَيْرِي" (إش ٤٤: ٦).
- ٦ - "أَلَيْسَ أَنَا الرَّبُّ وَلَا إِلَهَ آخَرَ غَيْرِي؟ إِلَهٌ بَارُّ وَمُخْلَصٌ. لَيْسَ سِوَايِّ" (إش ٤٥: ٢١).
- ٧ - "لَا تَهُوَّدُ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَوَسِيْطٌ وَاحِدٌ بَيْنَ اللَّهِ وَالنَّاسِ: إِنْسَانٌ يَسْوَعُ الْمَسِيْحَ" (أَتِي ٢: ٥).
- ٨ - "أَنْتَ تُؤْمِنُ أَنَّ اللَّهَ وَاحِدٌ. حَسَنًا تَفْعَلُ. وَالشَّيَاطِينُ يَؤْمِنُونَ وَيَقْسِعُونَ!" (بِعَ ٢: ١٩).



ليست وحدانيته مركبة، كالتى تتصف بها المخلوقات، لأن المركب من أجزاء لا يتكون إلا بعد وجودها، ووجود الأجزاء يسبق وجود الكل، والله لم يكن مسبوقاً بعدم أو وجود، فهو الأزلي وحده. والأجزاء لا ينضم بعضها إلى بعض دون علة. والله لا علة له، لأنه واجب الوجود، موجود بذاته أولاً. وكل مركب محدود بكمية أجزائه، والله غير محدود، فهو ليس مركباً.

## ❖ واختلف البشر من جهة نوع وحدانية الله :

فريق يؤمن بوحدانية مجردة، لا تتصف بصفة من صفات الكائنات، لأن ذلك يجعله في نظرهم محدوداً مثلها، فيقولون أن الله فوق الوجود، وفوق العلم، وفوق الإرادة، على أن من هو فوق الوجود غير موجود، ومن هو فوق العلم غير عالم، ومن هو فوق الإرادة غير مريد، ولا يمكن أن يكون مثل هذا إلهاً حقيقةً.

وفريق يؤمن بوحدانية مطلقة غير مقيدة، فيقولون أن الله وجوداً واقعياً، ويتتصف بجميع صفات الكمال: كالإرادة والعلم والقدرة والبصر والسمع والكلام، ولكنهم يتعدّر عليهم التوفيق بين إسناد هذه الصفات إلى الله أولاً، وبين الاعتقاد بالوحدة المطلقة.

لأنَّ اتصافه بالحسب مثلاً، يستلزم وجود كائنات أزلية معه يُبادها الحب، أو وجود تركيب في ذاته، وبما أنه لا تركيب فيه، ولا شريك له، تعذر عليهم أن ينسبوا للله الصفات التي تتطلّب في ممارستها قيام كائنات أزلية معه ... ومن هنا نفهم موضع الأقانيم الثلاثة في إلها واحد.

## والحقيقة :

إن الله واحد قائم بذاته، مُتميّز بِمُميّزات خاصة، تنشأ بسببها علاقات بين أقانيمه، وبما أنه أزلٍ في ذاته وصفاته، وإن صفاته عاملة أولاً قبل وجود أي كائنات، فهذه المُميّزات تجعله يُمارس هذه الصفات داخل وحدته الثالوثية الأزلية.

ولا نستطيع أن نقول أن بعض صفات الله كانت عاطلة ثم أصبحت عاملة بعد خلقة العالم، لأنَّ ذلك يعني التَّعْيُّر في الذات الإلهية، والله غير مُتغيّر. وإذا كان الله مع وحدانيته وعدم وجود تركيب في ذاته يتميّز بِمُميّزات خاصة، فإنَّ هذه المُميّزات:

لا يمكن أن تكون غير ذاته ... لأنه لا شريك له.  
 ولا يمكن أن تكون أجزاء في ذاته ... لأنه لا تركيب فيه.  
 ولا يمكن أن تكون مادية ... لأن الله روح.  
 ولا يمكن أن تكون محدودة ... لأن الله مُنْزَهٌ عن الحدود.  
 هذه المُمِيزات نشأت بسببها داخل وحدة الله الثالوثية علاقات خاصة مُنْذَ  
 الأزل، جعلته مستغنیاً بذاته عن كل شيء. لم يتعرّض للتطور والتغيير. وهذا ما  
 يُسمّيه الأقانيم في إلهنا الواحد.  
 ويُحاول البعض أن يقول أن صفات الله عاملة أولاً إذ كانت تتجه مُنْذَ الأزل  
 إلى الكائنات التي كان في قصده أن يخلقها، ولكن ذلك معناه أن وجود هذه  
 الكائنات كان أمراً ضرورياً لقيام صفاته عاملة، فلم يكن الله مريداً في الخلقة وهذا  
 ليس من الصواب في شيء.  
 إن صفات الله كانت عاملة من تلقاء ذاتها أولاً بصورة يتحقق معها الكمال  
 الإلهي الذي لا يرتبط قيامه بشيء آخر.

س: يسند الكتاب المقدس إلى الله صفة المحبة، فكيف يكون  
 الحب قائماً أولاً في الجوهر الإلهي قبل وجود الكائنات المحدثة  
 التي أحبها بعد أن خلقت؟

نقول أن الله كامل أولاً والكمال يقتضي الحب، فالحب كان عاماً أولاً في  
 الجوهر الإلهي حيث أنه من مقتضيات الكمال، والحب ينبغي أن يتم تبادله بين أقانيم  
 وهذا يوضح لنا أهمية كينونة الابن والروح القدس أولاً. فالأنقونوم كلمة سريانية  
 تعني كائن حيٌّ قدير يناسب أفعاله إلى نفسه ويتمايز بشخصيته. وفي اللغة اليونانية  
 كلمة أقونوم هي ( ايبوستاسيس ) وفي اللغة الإنجليزية Hypostasis= person  
 ترجمتها البعض شخص لكن ليست بنفس معنى شخص عند البشر لأن في البشر  
 الأشخاص منفصلون في كينونتهم يشتركون في الطبيعة الواحدة لكن ليس لأحد هم

نفس ذات الجوهر الذي للآخر. أما الأقانيم فمع تمييز أحدهم عن الآخر فهم واحد في الجوهر بكل صفاته وخصائصه أي الله الواحد ولذلك فالأقوام الإلهي هو الشخص الإلهي مع الجوهر الذي يحمله.

لا يُقال الأقانيم في الله أو أن الله يشتمل على الأقانيم، بل الأقانيم هم الله والله هو الأقانيم، ليس الأقانيم ذوات منفصلة بل هم ذات واحدة .. ذات الله.

### معنى ذلك:

أن الله واحد ب الجوهر مثلث بالأقانيم الآب والابن والروح القدس وهذه قاعدة التعليم المسيحي.

الجوهر مع خاصية الأبوة هو أقانيم الآب، فالآب هو أصل الكيونة للأقوام الآخرين.

الجوهر مع خاصية البنوة هو أقانيم الابن المولود من الآب.

الجوهر مع خاصية الإنثاق هو أقانيم الروح القدس المنثيق من الآب. الآب إلى والابن إلى والروح القدس إلى، ولكنهم ليسوا ثلاثة آلهة بل إلى واحد، مثلما قال القديس باسيليوس: أن النور هو نور، والشعاع المولود منه هو نور، ولكنهما ليسا نورين بل نور واحد.

الجوهر الإلهي في مفهوم الأبوة دُعِيَ الآب لأنَّه أصل وينبُوَّ الألوهية. الجوهر الإلهي في مفهوم البنوة دُعِيَ الابن لأنَّ الكلمة صادرة من الأصل مثل ولادة الفكر من العقل، والفكر يولد من العقل دائمًاً أبدًاً بغير انقطاع ولا انفصال هكذا الكلمة أي العقل منطوق به يُولد من الآب العاقل بغير انقطاع ولا انفصال بل يولد منه وفيه، الكلمة الآب. الابن مولود من الآب قبل كل الدهور ميلادًاً جوهريًّاً طبيعياًً دائمًاً ثابتاًً فيه. وهذا الميلاد السابق للزمن غير ميلاده الزمني في ملء الزمان من مريم العذراء إذ تجسَّد فيها من الروح القدس.

الحياة هي خاصية جوهرية يشترك فيها الأقانيم الثلاثة الآب والابن والروح القدس ليس لأحد them تقدُّم عن الآخر في الجوهر فلم تكن لحظة كان فيها الآب سابقاً أو لاحقاً للابن المولود منه أو الروح القدس المنبع منه بل يتساوى الأقانيم الثلاثة في المجد وفي الأزلية.

الآب والابن والروح القدس متساوون أيضاً فيسائر الكمالات الإلهية. كلمة الإنسان تعلن فكره وإرادته، هكذا دُعيَ الأقوام الثاني كلمة الله لأن الله كَلَّمَنا به "الله، بَعْدَ مَا كَلَّمَ الْآبَاءَ بِالْأَنْبِيَاءِ قَدِيمًا، بِأَنَوَاعٍ وَطُرُقٍ كَثِيرَةٍ، كَلَّمَنَا فِي هَذِهِ الْأَيَّامِ الْأُخْرِيَّةِ فِي ابْنِهِ، الَّذِي جَعَلَهُ وَارِثًا لِكُلِّ شَيْءٍ، الَّذِي بِهِ أَيْضًا عَمِيلَ الْعَالَمَيْنَ" (عب ١: ٢-١). لأنه أعلن لنا فكره ومشيئته وعرفنا بحقيقةه. وبنوة المسيح للأب تختلف عن بنوة المؤمنين لله لأن هذه نوع من التبني، الله احتضن المؤمنين بدعوه ودعاهم أحباء وبنين.

أيضاً بنوة الابن للأب ليست بنوة حسية تقترب بألم ووجع كولادة الإنسان من أمه ولكنها بنوة طبيعية كولادة النور من النور وكولادة الفكر من العقل.

وفي التوراة (أي في العهد القديم) من الشواهد الكثيرة على سر التثليث:

❖ "في البدء خلق الله السموات والأرض" (تك ١: ١) ... براً أو وهم ... الترجمة الحرافية خلق الآلة .. كيف يكون الفعل مفرداً والفاعل جماعاً!

❖ "وقال الله: نعملُ الإنسان على صُورتنا كشبها" (تك ٢٦: ١). لم تكن صيغة الجمع للتعظيم مألوفة في اللغة العربية علاوة على أن الله عظيم كل العظمة في ذاته فليس ما يدعو أن يلجم أسلوب تعظيم يستخدمه الإنسان.

❖ "وقال ربُّ الإلهُ: هُوَذَا الإِنْسَانُ قَدْ صَارَ كَوَاحِدٍ مِّنَ عَارِفَ الْخَيْرِ وَالشَّرِّ" (تك ٣: ٢٢)، والمقصود بعبارة (كواحد منا) أي كواحد من الأقانيم الثلاثة.

﴿عِنْدَمَا كَثُرَ شَرُّ النَّاسِ عَلَى الْأَرْضِ قَالَ: "هَلْمَ نَنْزَلُ وَنُبَلِّلُ هُنَاكَ إِسَانَهُمْ" (تك ١١: ٢)، مع ملاحظة إسناد التزول والسير إلى الله لا يقصد به التحرك من مكان آخر، ولكن الله يخاطبنا دائمًا بالأسلوب الذي درجنا على استخدامه، فيجب فهم هذه المعانى روحيًا بما يتواافق مع خصائص الله، والمقصود أن الله سيعمل في بلبة الألسن حرصًا على عدم تقادى البشر في الشر.﴾

﴿ثُمَّ سَمِعْتُ صَوْتَ السَّيِّدِ قَائِلًا: مَنْ أَرْسِلْ؟ وَمَنْ يَذْهَبُ مِنْ أَجْلِنَا؟ فَقُلْتُ: هَانِذَا أَرْسِلْنِي﴾ (إش ٨: ٦) عندما ظهر الرب لإشعيا النبي قال: من أرسل ومن يذهب من أجلنا، أرسل بالفرد وأجلنا بالجمع.

### من أسماء الله:

**الوَهِيم**: معناه الحرفي الآلة.

**يَهُوَه**: معناه الكائن الدائم وورد في التوراة عن الله إنه إله العهد وإله المعونة والخلاص الذي يخلص شعه من الضيقات والتجارب.

**وَاهِيَهُ أَشِيرَاهِيَه**: أي أكون الذي أكون بمعنى الكائن بالضرورة.

**وَيَاه**: وهي مقطع من يهوه في صيغته التركيبية مثل ياه سوع (يهوشوع) أي يهوه **الْمُخَلِّص**.

**وَيُدْعَى أَدُونَاي**: أي السيد والرب أي الإله القدير.

**وَيَهُوهُ صَبَاؤُوت**: أي رب الجنود.

لولا وجود الخلائق العاقلة لما كان هناك داع لأن يطلق الله على نفسه اسمًا ولكن عندما خلقها أطلق على نفسه الأسماء المختلفة لكي تعرفه بها، فاختار اسمًا يدل على حقيقته أو على صفاته أو أعماله الظاهرة خلائقه: هو اسم **الوَهِيم** يُراد به الله

بصرف النظر عن علاقته مع غيره بما يدل على كفايته الذاتية واستغنائه بذاته عن كل شيء سواه فكان طبيعياً أن يرد جمعاً للإشارة إلى أن الله الواحد بالجوهر هو أكثر من واحد بأقانيمه.

في ( تث ٦ : ٤ ) يقول " إِسْمَعْ يَا إِسْرَائِيلُ : الرَّبُّ إِلَهُنَا رَبُّ وَاحِدٌ " الترجمة الحرفية آهتنا يهوه واحد، وهكذا نرى التوراة وهي تنادي بوحدانية الله، تقدمها لنا وحدانية جامعة ... ثالوث في واحد وواحد في ثالوث.

أو بتعبير آخر ليس الله أقنواماً واحداً كما الإنسان بل ثلاثة أقانيم.

قال داود النبي سنة ١٠٠٠ ق.م: " قَالَ الرَّبُّ لِرَبِّيٍّ : اجْلِسْ عَنْ يَمِينِي حَتَّى أَضْعَ أَعْدَاءَكَ مَوْطِئًا لِقَدْمَيِكَ " (مز ١١٠: ١). وقال مخاطباً لله الابن: " كُرْسِيُّكَ يَا اللَّهُ إِلَى دَهْرِ الدَّهْرِ ... مِنْ أَجْلِ هَذَا مَسْحَكَ اللَّهِ إِلَهُكَ بَدْهُنَ الْابْتِهَاجِ أَكْثَرُ مِنْ رُفَقَائِكَ " (مز ٤٥: ٦-٧).

المخاطب في هذه الآيات هو أقنوم الكلمة الذي هو الابن الوحيد المولود من الآب قبل كل الدهور.

من حيث لاهوته هو ابن الله .. ومن حيث ناسوته هو ابن الإنسان، وشاركته في كل ما في الطبيعة الإنسانية ما خلا الخطية، فكان يدعو الله الآب إلهه لأنه حينما تجسدَ أخذ صورة عبد، ومسحه بدهن الابتهاج خاص به كابن الإنسان الذي فدى البشر بعوته على الصليب وصعد إلى السماء فتبأ اسمه مكان في السماء عبر به " عن يمين الآب ". أما الحقيقة فليس لله يمين أو يسار ولم يمسح المسيح بدهن مادي لكن بدهن الابتهاج يشار به إلى ما ناله من الإكرام والتجليل وسرور الآب به لأنه حقّ مشيّته. فالابن المتجسد قد دخل إلى مجده الذي له عند الآب قبل تأسيس العالم وبهذا فإن دخوله إلى المجد جعل ابن الله هو نفسه مجد ابن الإنسان لأنّه كان قد أخلّ نفسه من المجد المنظور الذي أخفاه بالناسوت مؤقتاً إلى أن يتم الفداء. ولكن ابن الله هو نفسه ابن الإنسان، ولذلك " فحينما رُفع في المجد " فقد دخل إلى مجده الأزلي .

﴿ قَالَ اللَّهُ عَلَى لِسَانِ إِشْعَيَاءَ سَنَةَ ٧٠٠ ق.م: "إِسْمَعْ لِي يَا يَعْقُوبَ، وَإِسْرَائِيلُ الَّذِي دَعَوْتُهُ: أَنَا هُوَ أَنَا الْأُولُّ وَأَنَا الْآخِرُ ... وَالآنَ السَّيِّدُ الرَّبُّ أَرْسَلَنِي وَرُوحُهُ " (إِشْ: ٤٨ - ١٢: ١٥) .

فَالْأُولُّ وَالْآخِرُ هُوَ الْمُرْسَلُ، أَرْسَلَهُ اثْنَانُ: السَّيِّدُ الرَّبُّ وَرُوحُهُ، وَهُكُذا تُكَشَّفُ لَنَا حَقِيقَةُ الْثَّلَاثَةِ الْأَقَانِيمِ الْإِلَهِيَّةِ: الْأَبُ وَالْابْنُ وَالرُّوحُ الْقَدِيسُ.

وَإِرْسَالُ الْأَبِ لِلْابْنِ أَوِ الْابْنِ لِلرُّوحِ الْقَدِيسِ فِي الْعَهْدِ الْجَدِيدِ لَا يَعْنِي الْأَفْضَلِيَّةَ لِأَحَدِهِمْ عَلَى الْآخِرِ بِلِ التَّوَافُقِ فِي الْمَدْفَعَةِ، فَالْأَبُ أَحَبُّ الْإِنْسَانَ فَأَرْسَلَ الْابْنَ بِتَدْبِيرٍ ثَالِوَثِي خَلَاصَهُ " وَالآنَ السَّيِّدُ الرَّبُّ أَرْسَلَنِي وَرُوحُهُ " (إِشْ: ٤٨)، وَالْابْنُ أَحَبُّ الْكَنِيَّسَةَ فَأَرْسَلَ الرُّوحَ الْقَدِيسَ مِنَ الْأَبِ لِيُقَدِّسَ الْمُؤْمِنِينَ وَيُرِشِّدُهُمْ إِلَى جَمِيعِ الْحَقِّ وَيُشَبِّهُمْ فِي الْحَيَاةِ الْجَدِيدَةِ. " وَمَتَى جَاءَ الْمُعَزَّيُ الَّذِي سَأَرْسَلَهُ أَنَا إِلَيْكُمْ مِّنْ أَبٍ، رُوحُ الْحَقِّ، الَّذِي مِنْ عِنْدِ الْأَبِ يَنْبَثِقُ، فَهُوَ يَشَهِّدُ لِي " (يُو: ١٥: ٢٦).

﴿ قَالَ مُوسَى النَّبِيُّ: " فِي الْبَدْءِ خَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ . وَكَانَتِ الْأَرْضُ خَرَبَةً وَخَالِيَّةً ... " (تَك: ١: ٢ - ١: ٢) وَتَرَكَ تَفْصِيلَ خَلْقَةِ السَّمَاوَاتِ وَبِدَا الْحَدِيثُ تَفْصِيلًا عَنْ خَلْقَةِ الْأَرْضِ لِأَنَّ الْكِتَابَ الْمَقْدِسَ كُتِّبَ خَصِيصًا لِسَكَانِ الْأَرْضِ فَلَمْ يَتَحَدَّثْ عَنِ السَّمَاوَاتِ إِلَّا بِقَدْرِ مَا دَعَا الْأَمْرُ لِلتَّحْدِثِ عَنْهَا .

﴿ كَانَتِ الْأَرْضُ خَرَبَةً ( تَوَهُو ) أَعْنِي تِيهًّا وَبِلْقَعًا خَلْوَةً مِنَ الْمَعَالِمِ الَّتِي تُمِيزُ الشَّيْءَ وَتَوْضِحُهُ ذَكَرَتِ فِي الإِنْجِلِيْزِيَّةِ Without Form أي بِدُونِ شَكْلٍ مُحَدَّدٍ .

Vioid = Of No effect ( وَبِوَهُو ) خَالِيَّة

وَعَلَى وَجْهِ الْغَمْرِ فِي الْأَصْلِ الْعَبْرِيِّ يَهُومُ أَعْنِي الَّذِي لَا حَدَّلَهُ وَلَا قَرَارَ . فِي الْلُّغَةِ الإِنْجِلِيْزِيَّةِ The Deep مِنَ الْأَعْمَقِ، وَبِذَلِكَ يَكُونُ الْكِتَابُ الْمَقْدِسُ قَدْ سَقَ عَلَمَاءَ الْفَلَكِ حِينَ وَصَفَ الْأَرْضَ بِأَنَّهَا كَانَتْ أَوْلًا بِدُونِ شَكْلٍ مُعَيْنٍ وَعَلَمَاءَ الْفَلَكِ الْيَوْمَ انْتَهَوْا إِلَى إِنَّ النَّدَرَاتِ الَّتِي تَكُونُ مِنْهَا الْأَرْضُ كَانَتْ فِي أَوْلِ الْأَمْرِ كَمَا سَقَ عَلَمَاءَ الْجِيُولُوْجِيَا حِينَ وَصَفُوا الْكُرْبَةَ الْأَرْضِيَّةَ أَنَّهَا

كانت أول عهدها مغمورة بالماء فقد قال العلماء إنما كانت محاطة بأغلفة من غازات مختلفة وكان الغلاف الخارجي مكوناً من الأكسجين والهيدروجين أقل الغازات كثافة وبتأثير النشاط الإشعاعي تحول الغازات إلى مياه غزيرة.

كانت الظلمة تغطي وجه الغمر لأنَّ الغازات والأخرجة كانت غزيرة فلما تحولت إلى مياه انقضع هذا الضباب الكثيف وظهر النور ... نور السديم الهائل الذي كان يدور بسرعة زائدة حول نفسه والذي يقولون أن الكواكب ومنها الأرض قطعاً تناشرت منه وبرد سطحها بتأثير المياه.

أما جوفها فلا زال مُلتهباً وشاء الله أن تقطع الشمس من السديم لكي تضيء على الأرض في اليوم الرابع بما يضمن قيام الحياة على الأرض ويحقق لها الدفء المناسب لننمو الكائنات الحية فوقها.

خلقة الشمس والسديم ضمن خلقة السَّمَوَات فالشمس كانت موجودة قبل إعداد الأرض ولكنها لم تكن قد تثبتت في مكانها بالصورة الجميلة التي أرادها لها الله بعد ولذا فإنَّ أيام الخلقة لم تكن ٢٤ ساعة وإنما كانت فترات زمنية معينة ولم تظهر الشمس منظمة الصباح والمساء إلا في اليوم الرابع أي الفترة الرابعة.

❖ تبعد الشمس عن الأرض ٩٣ مليون ميل، فلو أنها كانت أبعد من ذلك لأصبحت البرودة على سطح الأرض شديدة يتعذر معها قيام الحياة فوق سطحها، ولو أنها كانت أقرب من ذلك لأصبحت حرارتها تحرق كل كائن حي على سطح الأرض، فما أعظم أعمال الله كلها بحكمة صنع.

❖ كان مساء .. وكان صباح .. المساء رمز عدم الوضوح والصباح رمز الوضوح، أي أن الكائنات كانت غير واضحة وأصبحت واضحة.

❖ روح الله يرف على وجه المياه أي يبعث طاقة حرارية بيلوجية حتى تكون الكائنات الحية داخل المياه ومنها ... لأنَّ روح الله هو مصدر الحياة لكل كائن حي.

قال داود النبي: " بِكَلْمَةِ الرَّبِّ صُبِغَتِ السَّمَوَاتُ، وَبِسَمَّةِ فِيهِ كُلُّ جُنُودِهَا " (مز ٣٣: ٦).

ويقول: " تُرْسِلُ رُوحَكَ فَتُخْلِقُ، وَتُجَدِّدُ وِجْهَ الْأَرْضِ " (مز ٤٠: ٣٠).  
وَكَأَنَّمَا يَنْسَبُ الْخَلْقَةُ أَحْيَانًا لِلَّاَبِ - أَحْيَانًا لِلَّاَبِ - أَحْيَانًا لِلرُّوحِ الْقَدِيسِ.  
وَلَمَّا كَانَ دَاؤِدُ يُؤْمِنُ بِالْإِلَهِ الْوَاحِدِ.  
فَالرَّبُّ وَكَلْمَتُهُ وَرُوحُهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ.

قال أجرور: " مَنْ صَعَدَ إِلَى السَّمَوَاتِ وَنَزَلَ؟ مَنْ جَمَعَ الرِّيحَ فِي حَفْنِتِيهِ؟  
مَنْ صَرَّ الْمَيَاهَ فِي ثُوبٍ؟ مَنْ ثَبَّتَ جَمِيعَ أَطْرَافِ الْأَرْضِ؟ مَا اسْمُهُ؟ وَمَا اسْمُ  
ابْنِهِ إِنْ عَرَفْتَ؟ " (أم ٣٠: ٤).

هُنَا يُسَمَّى كَلْمَةُ اللَّهِ ابْنُ اللَّهِ .. ابْنُ اللَّهِ غَيْرُ اللَّهِ الْأَبِ إِلَّا أَنَّهُ لَيْسَ سُوَى  
اللَّهِ فِي جُوْهِرِهِ.

موسى وَدَاؤِدُ وَإِشْعَيَاءُ الَّذِينَ سَجَّلُوا هَذِهِ الْحَقَائِقَ التَّالِوَثِيَّةَ عَنِ اللَّهِ هُمُ الَّذِينَ  
نَادُوا بِالْإِلَهِ الْوَاحِدِ.

♦ " أَنَا الرَّبُّ إِلَهُكَ .. لَا يَكُنْ لَكَ آلِهَةٌ أُخْرَى أَمَامِي " (خ ٢٠: ٤-١).  
♦ " قُلْتُ لِلرَّبِّ: أَنْتَ سَيِّدِي. خَيْرِي لَا شَيْءَ غَيْرُكَ ... تَكْثُرُ أَوْجَاعُهُمْ  
الَّذِينَ أَسْرَعُوا وَرَاءَ آخَرَ " (مز ٤٢: ٤).  
♦ " أَنَا الرَّبُّ وَلِيْسَ آخَرُ: لَا إِلَهَ سِوَايِ " (إِش ٤٥: ٥).

أَمَّا الْعَهْدُ الْجَدِيدُ فَقَدْ تَحْدَثَ عَنْ هَذَا السُّرْفِيْ وَضُوْحٍ:

♦ قال السيد المسيح لتلاميذه: " اذْهَبُوا وَتَلْمِذُوا جَمِيعَ الْأَمْمَ وَعَمِّدُوهُمْ  
بِاسْمِ الْأَبِ وَالْأَبْنَ وَالرُّوحِ الْقُدُوسِ " (مت ٢٨: ١٩). لاحظ القول بِاسْمِ  
وَلِيْسَ بِأَسْمَاءِ دَلِيلٍ عَلَى إِنَّ الْأَقْانِيْمِ لِيْسُوا ثَلَاثَةَ كَائِنَاتٍ بَلْ كَائِنٌ وَاحِدٌ،

والتعبير عن تمييز الله بثلاثة أقانيم بالتشليث ليس معناه إن هناك ثلاثة آلهة بل معناه إن الله الواحد الذي لا شريك له ولا تركيب فيه هو في جوهره ثلاثة أقانيم معناها في اليونانية (واحد وثلاثة) أي ثالوث وإذا كان الكثيرون Tpiac يتغشّ عليهم إدراك هذا السر، لأنهم يريدون أن يجعلوا من المعايير البشرية المخلوقة أساساً لإدراك الله الخالق، يضع البعض تشبهات لتقرير الحقيقة إلى أذهان البسطاء كالشمس فرق وشعاع وحرارة، وكاللهيب والنور والحرارة فهو نار واحدة.

كل ذلك لا يعبر تعبيراً مضبوطاً عن سر الثالوث لأنَّ الأقانيم ليسوا عناصر أو أجزاء في الله أو صوراً أو وظائف له بل هم ثلات أشخاص غير منفصلين في الجوهر أو الكينونة وهم لا هوت واحد وطبيعة إلهية واحدة، ينبغي أن نؤمن بهذا السر وإن كان فوق العقل والإدراك.

ليس الأقانيم ثلاثة أشخاص جالسين على ثلاثة عروش لأنَّ هذا التصور فيه تحديد وتحسيس لله، والله لا حد ولا جسم له بل هو في ثالوث وحدانيته ووحدانيته ثالوثه روح لا يدخل تحت حصر أو شك وهو أسمى من أن يخوض فيه الفكر البشري أو يتصوره الخيال الإنساني. ولقد كانت بركة هرون وبنيه للشعب مثلثة وقد أمرهم الله أن تكون صورة البركة هكذا: "يُبارِكُكَ الربُّ ويَحْرُسُكَ يُضِيءَ الربُّ بوجْهِهِ عَلَيْكَ وَيَرْحَمُكَ يَرْفَعُ الربُّ وجْهَهُ عَلَيْكَ وَيَمْتَحِكَ سَلَاماً" (عد ٦: ٢٤-٢٦).

الله الآب هو الأصل والمرسل ومصدر كل الخيرات.  
والله الابن هو الذي يعلن عن الله وعن الحق الإلهي وبه كان كل شيء.  
والله الروح القدس هو الذي يُلهم عن الله وينجح الحياة ويرشد إلى الحق ويوصل إلينا كل برَّكات الخلاص.

أما العهد الجديد فهو مليء بالإعلانات الظاهرة عن سر التثلية:

- ١ - " فَلَمَّا اعْتَمَدَ يَسُوعَ صَعَدَ لِلوقْتِ مِنَ الْمَاءِ، وَإِذَا السَّمَوَاتُ قد انفَّتَحَتْ لَهُ، فَرَأَى رُوحَ اللَّهِ نَازِلًا مِثْلَ حَمَامَةٍ وَآتَيَأَ عَلَيْهِ، وَصَوْتٌ مِنَ السَّمَاءِ قَائِلًا: هَذَا هُوَ أَبِنِي الْحَبِيبُ الَّذِي بِهِ سُرْرَتُ " (مت ١٦: ٣). وهكذا نرى إعلاناً عن الثالوث القدس لهذا نُسُمِي عيد الغطاس عيد الظهور الإلهي.  
♦ " فَادْهُبُوا وَتَلْمِذُوا جَمِيعَ الْأُمَمِ وَعَمَّدُوهُمْ بِاسْمِ الْأَبِ وَالْأَبْنَى وَالرُّوحِ الْقَدِيسِ " (مت ٢٨: ١٩).  
٢ - " مَتَى جَاءَ الْمُعْرِزُ الَّذِي سَأَرْسَلَهُ أَنَا إِلَيْكُمْ مِنَ الْأَبِ، رُوحُ الْحَقِّ، الَّذِي مِنْ عِنْدِ الْأَبِ يَبْثُثُ " (يو ١٥: ٢٦).  
٣ - " فَإِنَّ الَّذِينَ يَشَهُدُونَ فِي السَّمَاءِ هُمْ ثَلَاثَةٌ: الْأَبُ، وَالْكَلْمَةُ، وَالرُّوحُ الْقَدِيسُ. وَهُؤُلَاءِ الْثَلَاثَةُ هُمْ وَاحِدٌ " (يو ٥: ٢).  
٤ - " نِعْمَةٌ رَبِّنَا يَسُوعُ الْمَسِيحُ، وَمَحْبَّةُ اللَّهِ، وَشَرْكَةُ الرُّوحِ الْقَدِيسِ مَعَ جَمِيعِكُمْ. آمِينٌ. " (كو ١٣: ٢).  
٥ - " ثُمَّ بِمَا أَنْكُمْ أَبْنَاءُ، أَرْسَلَ اللَّهُ رُوحَ ابْنِهِ إِلَى قُلُوبِكُمْ صَارَخًا: يَا أَبَا الْأَبِ " (غل ٤: ٦).  
هذا هو إيماننا إله واحد في ثالوث وثالوث في وحدانية، من غير اختلاط في الأقانيم ومن غير تقسيم في الذات: أقنوم الآب، غير أقنوم الابن، غير أقنوم الروح القدس، ولكن الآب والابن والروح القدس إله واحد.  
وعلى هذا نقول عن السيد المسيح أنه اللَّه، إذا نظرنا إليه من حيث الجوهر وأنه ابن اللَّه إذا نظرنا إليه من حيث الأقونية، دون أن يكون في ذلك تناقض أو خطأ، فهو " الكائنُ عَلَى الْكُلِّ إِلَهًا مُبارَكًا إِلَى الأَبَدِ. آمِينٌ " (رو ٩: ٥).

## والله واجب الوجود:

- ﴿لَأَنَّا بِهِ نَحْيَا وَنَتْحِرُكَ وَنُوجَدُ﴾ (أع ١٢: ٢٨).
- ﴿لَأَنَّهُ يَحْبُّ أَنَّ الَّذِي يَأْنِي إِلَى اللَّهِ يُؤْمِنُ بِأَنَّهُ مُوْجَدٌ، وَأَنَّهُ يُجَازِي الَّذِينَ يَطْلُبُونَهُ﴾ (عب ١١: ٦).

**وغير محدود:** هو يسع الكون، أما الكون فلا يسعه. لأن الكون محدوداً، أما الله فغير محدود. وهو غير متناه في ذاته وصفاته، في عظمته وجلاله ومحبته ورحمته وصلاحه وقداسته وعدله وسائر كمالاته.

## الله روح بسيط:

﴿اللَّهُ رُوحٌ. وَالَّذِينَ يَسْجُدُونَ لِلَّهِ فِي الْرُّوحِ وَالْحَقِّ يَنْبَغِي أَنْ يَسْجُدُوا﴾ (يو ٤: ٢٤)، مُنَزَّهٌ عن الْكُمِّ وَالْكِيفِ وَالرُّسُومِ وَالْحَدُودِ.

## والله غير متغير:

- ﴿لَأَنِّي أَنَا الرَّبُّ لَا أَنْتَ تَغَيِّرُ﴾ (ملا ٣: ٦).
- ﴿الَّذِي لَيْسَ عِنْدَهُ تَغْيِيرٌ وَلَا ظِلٌّ دُورَانٌ﴾ (يع ١: ١٢).

**أزلٍ أبدٍ:** لا بداية له ولا نهاية.

يقول رب: ﴿أَنَا الْأَوَّلُ وَأَنَا الْآخِرُ، وَلَا إِلَهٌ غَيْرِي﴾ (إش ٤٤: ٦).  
﴿أَنَا الْأَلْفُ وَالْيَاءُ، الْبَدَائِيَّةُ وَالنَّهَايَةُ، الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ﴾ (رؤ ٢٢: ١٣).

**حاضر في كل مكان:** لا يخلو منه مكان ولا يحصره مكان.  
﴿فَاعْلَمَ الْيَوْمَ وَرَدَدْ فِي قَلْبِكَ أَنَّ الرَّبَّ هُوَ إِلَهُ فِي السَّمَاءِ مِنْ فَوْقِهِ وَعَلَى الْأَرْضِ مِنْ أَسْفَلُهُ، لَيْسَ سَوَاهُ﴾ (تث ٤: ٣٩).

## عالِم بِكُلِّ شَيْءٍ:

- ﴿ وَلَيْسْتُ خَلِيقَةً غَيْرَ ظَاهِرٍ قُدَّامَهُ، بَلْ كُلُّ شَيْءٍ عُرِيَانٌ وَمَكْشُوفٌ لِعِينِي ذَلِكَ الَّذِي مَعَهُ أَمْرُنَا ﴾ (عِبْرَانِي ٤: ١٣).
- ﴿ لَأَنَّهُ لَيْسَ كَلْمَةً فِي لِسَانِي، إِلَّا وَأَنْتَ يَارِبُّ عَرَفْتَهَا كُلَّهَا ﴾ (مُزَّا ٤: ١٣٩).

## قَادِرٌ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ:

- ﴿ كُلُّ مَا شَاءَ الرَّبُّ صَنَعَ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الْأَرْضِ، فِي الْبَحَارِ وَفِي كُلِّ الْلُّجَاجِ ﴾ (مُزَّا ٦: ١٣٥).
- ﴿ لَأَنَّهُ لَيْسَ شَيْءاً غَيْرَ مُمْكِنٍ لِدِي اللَّهِ ﴾ (لُوكَاس ٣٧: ١).

## الخالق:

- ﴿ هَكَذَا يَقُولُ اللَّهُ الرَّبُّ، خَالِقُ السَّمَاوَاتِ وَنَاسِرُهَا، بَاسِطُ الْأَرْضِ وَنَتَائِجُهَا، مُعْطِي الشَّعْبِ عَلَيْهَا نَسْمَةً، وَالسَّاكِنِينَ فِيهَا رُوحًا ﴾ (إِشْرَاعِي ٥: ٤٢).
- ﴿ لَأَنَّكَ أَنْتَ خَلَقْتَ كُلَّ الْأَشْيَاءِ، وَهِيَ بِإِرَادَتِكَ كَائِنَةٌ وَخَلَقْتَهُ ﴾ (رُؤْبَرِن ٤: ١١).

## الحافظ:

"الرَّبُّ حَافِظُكَ. الرَّبُّ ظِلٌّ لَكَ عَنْ يَدِكَ الْيُمْنَى. لَا تَضُرُّكَ الشَّمْسُ فِي النَّهَارِ، وَلَا الْقَمَرُ فِي اللَّيلِ. الرَّبُّ يَحْفَظُكَ مِنْ كُلِّ شَرٍّ. يَحْفَظُ نَفْسَكَ. الرَّبُّ يَحْفَظُ حُرْوَجَكَ وَدُخُولَكَ مِنَ الْآنِ إِلَى الدَّهْرِ" (مُزَّا ٨٥: ١٢١).

## وَاللَّهُ كُلُّ الْصَّالِحِ وَالْقَدَاسَةِ:

- ﴿ هَلَّوْيَا. إِحْمَدُوا الرَّبَّ لَأَنَّهُ صَالِحٌ، لَأَنَّهُ إِلَى الأَبْدِ رَحْمَتُهُ ﴾ (مُزَّا ١: ١٠٦).
- ﴿ لَأَنَّ الْقَدِيرَ صَنَعَ بِي عَظَائِمٍ، وَاسْمُهُ قُدُّوسٌ ﴾ (لُوكَاس ٤٩: ١).

**كُلِي الرَّحْمَةُ: "الرَّبُّ حَنَانٌ وَصِدِّيقٌ، وَإِلَهُنَا رَحِيمٌ" (مز ١١٦: ٥).**

**كُلِي الْعَدْلِ:**

- ♦ "جَلَلٌ وَبَهاءُ عَمَلِهِ، وَعَدْلُهُ قَائِمٌ إِلَى الأَبَدِ" (مز ١١١: ٣).
- ♦ "لَاَنَّهُ أَقَامَ يَوْمًا هُوَ فِيهِ مُزْمَعٌ أَنْ يَدِينَ الْمَسْكُونَةَ بِالْعَدْلِ، بِرَجُلٍ قَدَّىْنَاهُ، مُقْدَدًا لِلْجَمِيعِ إِيمَانًا إِذْ أَقَامَهُ مِنَ الْأَمْوَاتِ" (أع ٢١: ١٢).

**كُلِي الْحُكْمَةِ:**

"يَا لَعْنَقَ غَنَىَ اللَّهُ وَحِكْمَتِهِ وَعِلْمِهِ! مَا أَبْعَدَ أَحْكَامَهُ عَنِ الْفَحْصِ وَطُرْقَةِ عَنِ الْاسْتِقْصَاءِ" (رو ١١: ٣٣).

**هُوَ الْعَتْنِي بِخَلِيقَتِهِ:**

"أَنْظُرُوا إِلَى طُيُورِ السَّمَاءِ: إِنَّهَا لَا تَزَرَّعُ وَلَا تَحْصُدُ وَلَا تَجْمَعُ إِلَى مَخَازِنٍ ... أَفَلِيسَ بِالْحَرِيَّ جَدًا يُلْبِسُكُمْ أَنْتُمْ يَا قَلِيلِي الإِيمَانِ؟" (مت ٦: 26 - 30). لَذِكْرُ نُصْلَى إِلَيْهِ، لِيُبَثِّتَ لَنَا عَنْيَتِهِ وَيُجْرِي كُلَّ الْأَمْوَرَ خَيْرًا.

## اللَّهُ الْأَبُ ضَابطُ الْكُلِّ

أي أنه يحكم الكون ويدبر أموره ... كل شيء خاضع لأمره فهو أصل الوجود (الخالق المبدع)، ضابط كل الأشياء بقدرته. وقد صدرت الكنيسة كل صلواتها بالعبارة (فلنسائل الله ضابط الكل). يقول بولس الرسول: "لَكُنْ لَنَا إِلَهٌ وَاحِدٌ: الْأَبُ الَّذِي مِنْهُ جَمِيعُ الْأَشْيَاءِ، وَنَحْنُ بِهِ" (أك ٨: ٦).

## خالق السماء والأرض، ما يُرى وما لا يُرى

أي مُبدع كل الكائنات ما يُرى من الجبال والبحار والنبات والحيوان والناس، وما لا يُرى من الكواكب والأجرام السماوية والملائكة والشياطين.

س: لماذا خلق الله الكائنات الحية؟

ج: لأنه في جوده لم يشاً أن يجعل الحياة وقفًا عليه هو وحده، بل وهبها خلقه من الملائكة والناس. خلق النبات ليكون طعامًا للحيوان والإنسان، وليوفر لها غاز الأكسجين اللازم لدوارم الحياة. وخلق الحيوان ليكون طعامًا للإنسان وفي خدمته. وحتى الحشرات لم يخلقها الله عبثًا، ولكنها تحقق غاية قد يجهلها الإنسان، ولكن حكمة عند الله وخير الإنسان. وخلق الطيور لتملاً الأجواء تغريدًا وبهجةً، ولكي تقتات بكثير من الحشرات الضارة، أو تقتلها. وخلق الإنسان لكي يمجد الله في سلوكه وعبادته، خلقه من فرط حبه ليسعد الإنسان بهذا الحب في الدنيا والآخرة.

# الملائكة

الملائكة خلائق روحية عاقلة خلقوها ضمن خلقة السموات (تك ١: ١)،  
لهم إرادة وعواطف، دون شهوة، قائمون في حضرة الله لتسبيحه وتجيده وتحقيق  
إرادته.

قال القديس بولس الرسول في رسالته إلى العبرانيين: " وعن الملائكة يقول:  
الصانع ملائكته رياحاً وخداماً لهيب نار" (عب ١: ٢).  
وهم أرواح مجردة من الأجسام الكثيفة. وهيب نار ... كنایة عن استنارة  
عقولهم، واضطرام محبتهم، وشدة نشاطهم في الخدمة لتحقيق مشيئة الله.

الله روح ... والملائكة أرواح، فهل معنى ذلك أن الملائكة شبه الله؟  
الله روح بسيط غير مادي وغير محدود، أمّا الملائكة فهي أجسام نورانية  
لطيفة محدودة كاهواء، لا نراها في صورها الطبيعية، ولكنها أحياناً تظهر بصورة  
منظورة، لتسهيل رؤيتها ومحادثتها، كظهور الملاك جبرائيل لزكريا الكاهن،  
وللسيدة العذراء، ولها أجنحة للنزول إلى الأرض والصعود للسماء وتظهر  
بملابس بيضاء إشارة إلى طهارتهم ونقاومهم.  
وقد ذُكرت الملائكة في الكتاب المقدس بلفظ المذكر فقط، لا يتنازلون  
ولا يشيخون ولا يموتون، على أن خلودهم لا يعتبر ذاتياً، بل من إرادة الله،  
لأن الخلود الذاتي قد انفرد به الله وحده.

وهم - وان تساوا طبيعة - إلا أنهم على طفمات ورتب:

١- السيرافيم: جمع "سروف" ، ومعناه المتوهّج واللامع الذي منظره كلهيب  
نار. ذُكرُوا في (إش ٦) أنهم واقفون فوق الكرسي، إلى جوار الله. لكل واحد

ستة أجنحة: باثنين يُعطي وجهه، لعدم استحقاقه التفُّرُّس في جمال مجد الله، وباثنين يُعطي رجليه، لعدم استحقاقه أن يكشف ذاته أمام الله، وباثنين يطير لتنفيذ الأوامر الإلهية.

٤- **الكاروبين** جمع "كروب" معناه "ذو الحكمة والمعرفة". ذُكِرُوا في (تك ٣: ٢٤) حراسة طريق شجرة الحياة، لثلا يمد الإنسان يده إلى شجرة الحياة وياكل منها، فيحيا إلى الأبد يعاني من حكم الله عليه بالتعمق مدى الحياة ومن فساد طبيعة (جسده) الذي يفرز خطايا على الدوام.

٥- **الكراسي والعرش** و منهم "الأربعة كائنات" "الذين ذُكِرُوا في (رؤ ٤: ٦) و "الأرباب" (السيادات) و "الأجناد" (الرؤسات) و "السلطانين" ذُكِرُوا في (كو ١: ١٦) والقوات والملائكة ذُكِرُوا في (بط ٣: ٢٢). أما "رؤساء الملائكة" فقد ذُكرَ منهم "ميخائيل" (دا ١٣: ١٠)، أحد الرؤساء الأوَّلين وفي (دا ١٢: ١) "ميخائيل الرئيس العظيم القائم لبني شعبك" وفي (يه ٩: ٦) إذ تخاصم مع إبليس مُحاجَّاً عن جسد موسى، وفي (رؤ ١٢: ٧). و "جبرائيل" في (دا ١: ٨ و ٩) و (لو ١: ١٩) إذ يقول: "أنا جبرائيل الواقف قُدَّام الله". كما ذُكرَ رافائيل في سفر طوبيا.

و عدد الملائكة عظيم جداً، ألوف ألوف وربوات ربوات:

﴿ وَنَظَرَتُ وَسَمِعْتُ صوتَ ملائكةٍ كثيرينَ حَوْلَ العَرْشِ وَالْحِيَوانَاتِ وَالشَّيْوخِ، وَكَانَ عَدَدُهُمْ رِبَوَاتٍ رِبَوَاتٍ وَأَلْوَفَ أَلْوَفٍ ﴾ (رؤ ٥: ١١).  
 ﴿ بَلْ قَدْ أَتَيْتُمْ إِلَى جَبَلِ صَهِيْوَنَ، وَإِلَى مَدِينَةِ اللَّهِ الْحَيِّ أُورَشَلَيمَ السَّمَّاوِيَّةِ، وَإِلَى رِبَوَاتٍ هُمْ مَحْفَلُ ملائكةٍ ﴾ (عب ١٢: ٢٢).

أما عمل الملائكة فينحصر في :

١ - السجود والعبادة لله (رؤ ٥ : ١١).

٢ - حراسة المؤمنين:

﴿ مَلَكُ الرَّبُّ حَالٌ حَوْلَ خَانِقِيهِ، وَيُنْجِيْهِمْ ﴾ (مز ٣٤: ٧).

﴿ يَقُولُ أَبِيْنَا يَعْقُوبَ: "الْمَلَكُ الَّذِي خَلَصَنِي مِنْ كُلِّ شَرٍّ، يُبَارِكُ الْعَلَمَيْنَ" (تك ٤٨: ١٦).

٣ - الصلاة لأجل شعب الله :

﴿ فَأَجَابَ مَلَكُ الرَّبُّ وَقَالَ: يَارَبُّ الْجَنُودِ، إِلَى مَنِي أَنْتَ لَا تَرْحَمُ أُورْشَلِيمَ وَمُدُنَّ يَهُوْدَا الَّتِي غَضِبْتَ عَلَيْهَا هَذِهِ السَّبْعِينَ سَنَةً؟" (زك ١: ١٢)، وَهَذِهِ نَسْمِيْهَا شَفَاعَةَ الْمَلَائِكَةِ.

﴿ وَنَرَى مَلَكًا يَعْطِي بَخْوَرًا "وَجَاءَ مَلَكٌ آخَرُ وَوَقَفَ عَنْدَ الْمَذْبُحِ، وَمَعَهُ مِنْخَرَةٌ مِنْ ذَهَبٍ، وَأُعْطِيَ بَخْوَرًا كَثِيرًا لِكَيْ يُقَدِّمَهُ مَعَ صَلَوَاتِ الْقَدِيسِينَ جَمِيعَهُمْ عَلَى مَذْبُحِ الدَّهَبِ الَّذِي أَمَامُ الْعَرْشِ" (رؤ ٣: ٨).

٤ - حراسة المالك:

﴿ فَقَالَ لِي: لَا تَخَفْ يَا دَانِيَالَ ... وَهُوَذَا مِيَخَائِيلُ وَاحِدٌ مِنَ الرُّؤْسَاءِ الْأَوَّلَيْنَ جَاءَ لِإِعْانَتِي، وَأَنَا أُبَقِّيْتُ هُنَاكَ عِنْدَ مُلْوَكِ فَارِسٍ" (د ١٠: ١٢ - ١٣).

٥ - خدمة المؤمنين واستجابة صلواتهم: "أليس جميعهم أرواحاً خادمةً مُرسَلةً للخدمة لأجل العتيدين أن يرثوا الخلاص!" (عب ١: ١٤).

٦ - حمل أرواح الرافقين إلى فردوس النعيم: "فَمَاتَ الْمِسْكِينُ وَحَمَلَتْهُ الْمَلَائِكَةُ إِلَى حَضْنِ إِبْرَاهِيمَ. وَمَاتَ الْغَنِيُّ أَيْضًا وَدُفِنَ" (لو ٦: ٢٢).

## ٧- دفع أولاد الله لعمل الخير:

- ﴿نَرِي مَلَكًا يَأْمُرُ هَاجِرَ أَنْ تَرْجِعَ إِلَى مَوْلَاتِهَا﴾ "فَقَالَ لَهَا مَلَكُ الْرَّبِّ: ارْجِعِي إِلَى مَوْلَاتِكَ وَاخْضُعِي تَحْتَ يَدَيْهَا" (تَك ١٦: ٩).
- ﴿وَمَلَكًا جَذْبَ لَوْطٍ وَابْنِتِهِ لِلْخُرُوجِ مِنْ سَادُومٍ﴾ "وَلَمَّا تَوَانَى، أَمْسَكَ الرَّجُلَانِ بِيَدِهِ وَبِيَدِ امْرَأَتِهِ وَبِيَدِ ابْنَتِهِ، لَشَفَقَةِ الْرَّبِّ عَلَيْهِ، وَأَخْرَجَاهُ وَوَضْعَاهُ خَارِجَ الْمَدِينَةِ" (تَك ١٩: ١٩).

## ٨- التبشير بالأخبار الطيبة:

- ﴿مَلَكٌ يُشَرِّرُ بِوْلَادَةِ يُوحَنَّا﴾ "فَقَالَ لَهُ الْمَلَكُ: لَا تَخَفْ يَا زَكْرِيَا، لَأَنَّ طِلْبَتَكَ قَدْ سُمِعَتْ، وَأَمْرَأَتَكَ أَلْيَصَابَاتُ سَتَلِدُ لَكَ ابْنًا وَتُسَمِّيَهُ يُوحَنَّا" (لُو ١: ١٣).
- ﴿وَالْمَلَكُ جَبَرَائِيلُ يُشَرِّرُ بِوْلَادَةِ السَّيِّدِ الْمَسِيحِ﴾ "فَقَالَ لَهَا الْمَلَكُ: لَا تَخَافِي يَا مَرِيمَ، لَأَنَّكِ قَدْ وَجَدْتِ نِعْمَةً عِنْدَ اللَّهِ، وَهَا أَنْتِ سَتَحْبِلِينِ وَتَلَدِينِ ابْنًا وَتُسَمِّيَهُ يَسُوعَ" (لُو ١: ٣٠ - ٣١).

## ٩- فرز الأبرار من الأشرار في اليوم الأخير:

"هَكَذَا يَكُونُ فِي انْقَضَاءِ الْعَالَمِ: يَخْرُجُ الْمَلَائِكَةُ وَيُفَرِّزُونَ الْأَشْرَارَ مِنْ بَيْنِ الْأَبْرَارِ" (مَت ١٣: ٤٩).

## ١٠- الدفاع عن أولاد الله:

"أَتَظُنُّ أَنِّي لَا أَسْتَطِيعُ الْآنَ أَنْ أَطْلُبَ إِلَى أَبِي فَيُقَدِّمَ لِي أَكْثَرُ مِنْ اثْنَيْ عَشَرَ جِيشًا مِنَ الْمَلَائِكَةِ؟" (مَت ٢٦: ٥٣).

وَالْمَلَائِكَةُ أَقْرَيَاءُ، إِذَا يَقُولُ دَاوِدُ النَّبِيُّ: "بَارَكُوا الْرَّبَّ يَا مَلَائِكَتَهُ الْمُقْتَدِرِينَ قُوَّةً، الْفَاعِلِينَ أَمْرَةً عِنْدَ سَمَاعِ صَوْتِ كَلَامِهِ" (مَز ١٠٣: ٢٠).

ولكي ندرك قوتهم لذكر:

﴿ إن ملائكاً قتل كل أبكار المصريين في ليلة واحدة " فإنَّ الْرَّبَّ يَجْتَازُ لِيَضْرِبَ الْمُصْرِيِّنَ . فَحِينَ يَرَى الدَّمَ عَلَى الْعَتَبَةِ الْعُلِيَا وَالْقَائِمَتِينَ يَعْبُرُ الْرَّبُّ عَنِ الْبَابِ وَلَا يَدْعُ الْمُهْلِكَ يَدْخُلُ بَيْوَتَكُمْ لِيَضْرِبَ " (خر ١٢: ٢٣) .

﴿ وَمَلَائِكَأً قُتِلَ ١٨٥٠٠٠ مِنْ جَيْشِ سَنْحَارِيبِ مَلَكِ أَشْوَرٍ " وَكَانَ فِي تِلْكَ الْلَّيْلَةِ أَنَّ مَلَائِكَ الرَّبِّ خَرَجَ وَضَرَبَ مِنْ جَيْشِ أَشْوَرٍ مِئَةً أَلْفِ وَخَمْسَةً وَثَمَانِينَ أَلْفًا . وَلَمَّا بَكَرُوا صَبَاحًا إِذَا هُمْ جَمِيعًا جُثِثُ مَيْتَةً " (٢ مل ١٩: ٣٥) .

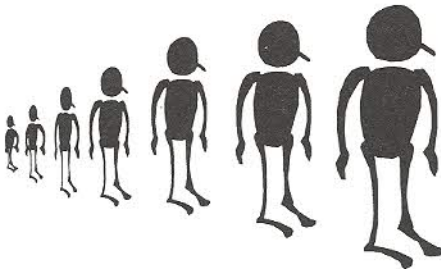
﴿ وَمَلَائِكَأً بَسْطَ يَدِيهِ عَلَى أُورْشَلِيمَ لِيَهْلِكَهَا ، لَوْلَا مَرَاحِمِ الرَّبِّ الَّتِي أَدْرَكَتْهَا " وَبَسْطَ الْمَلَائِكَ يَدَهُ عَلَى أُورْشَلِيمَ لِيَهْلِكَهَا ، فَنَدَمَ الرَّبُّ عَنِ الشَّرِّ ، وَقَالَ لِلْمَلَائِكَ الْشَّعْبِ: كَفَى! إِنَّ رُدَّ يَدَكَ " (٢ ص ١٦: ٢٤) .

وَالْمَلَائِكَةُ مُبَرَّأُونَ مِنَ الشَّهْوَةِ وَالْغَضْبِ وَالْخِيَالِ وَالْوَهْمِ ، لَا يَلْحِقُهُمْ نُومٌ وَلَا سَهْرٌ وَلَا غَفْلَةٌ ، وَلَا يَشُوِّهُمْ حَزْنٌ وَلَا جُوعٌ وَلَا عَطْشٌ ، وَإِنَّمَا يَفْرَحُونَ بِعُودَةِ الْخَطَاةِ إِلَى اللَّهِ .

وَاجْبَنَا إِكْرَامُهُمْ بِتَسْمِيَةِ الْكَنَائِسِ عَلَى أَسْمَائِهِمْ ، وَوُضُعَ صُورُهُمْ فِي الْكَنَائِسِ وَالْبَيْوَتِ ، وَعُمِلَ التَّذَكَارَاتُ لَهُمْ فِي أَعْيَادِ رَبِّتِهَا الْكَنِيْسَةُ بِأَسْمَائِهِمْ .



# الشياطين



ومن الخلائق التي لا تُرى أيضاً الشياطين أو الأرواح الشريرة. وهم أصلاً من الملائكة النورانيين، الذين خلُقُوا بحالة فانقة من الطُّهُر والقداسة. ولأنَّ لهم حرية الإرادة فقد دفعت بهم الكبراء إلى الخروج عن طاعة الله، فأسقطتهم من رُتبهم.

﴿أَشَارَ إِشْعَيَاءُ النَّبِيُّ إِلَى كَبِيرِيَاءِ رَئِيْسِهِمْ فَقَالَ: "كَيْفَ سَقَطَتِ مِنَ السَّمَاءِ يَا زُهْرَةُ، بَنْتَ الصُّبْحِ؟ ... أَصَدَّعُ فَوْقَ مَرْتَفَعَاتِ السَّحَابِ. أَصِيرُ مِثْلَ الْعَلِيِّ"﴾

(إِشْ ١٤: ١٢ - ١٤).

﴿وَتَحْدَثُ حَرْزِقِيَالُ النَّبِيُّ عَمَّا كَانَ لَهُ مِنَ الْبَهَاءِ وَالْجَدِ فَيَقُولُ: "قَدْ أَرْتَفَعَ قَلْبُكَ لِبَهْجَتِكَ، أَفْسَدْتَ حَكْمَتَكَ لِأَجْلِ بَهَائِكَ، سَأَطْرُحُكَ إِلَى الْأَرْضِ، وَأَجْعَلُكَ أَمَامَ الْمَلَوَكَ لِيَنْظُرُوا إِلَيْكَ" (حَزْ ٢٨: ١٧).﴾

﴿وَيَقُولُ بَطْرُسُ الرَّسُولُ: "لَأَنَّهُ إِنْ كَانَ اللَّهُ لَمْ يُشْفِقْ عَلَى مَلَائِكَةٍ قَدْ أَخْطَأُوا، بَلْ فِي سَلَاسِلِ الظَّلَامِ طَرَحُهُمْ فِي جَهَنَّمَ، وَسَلَمُهُمْ مَحْرُوسِينَ لِلْقَضَاءِ" (بَطْ ٢: ٤).﴾

﴿وَيَقُولُ يَهُودَا الرَّسُولُ: "وَالْمَلَائِكَةُ الَّذِينَ لَمْ يَحْفَظُوا رِيَاسَتَهُمْ، بَلْ تَرَكُوا مَسْكَنَهُمْ حَفْظَهُمْ إِلَى دِينُونَةِ الْيَوْمِ الْعَظِيمِ بَقِيَوْدِ أَبْدِيَّةٍ تَحْتَ الظَّلَامِ" (يَه ٦).﴾

كان اسم الشيطان قبل السقوط [لوسيفورس]، أي زهرة بنت الصبح، فلما سقط سُميَّ [الشيطان] أي المُعَانِد و[إبليس] أي المُجَرَّب و[الْمَنْتَنِ العَظِيمِ] إشارة إلى قوته الهائلة، و[الْحَيَّةِ الْقَدِيمَةِ] إشارة إلى مكره ودهائه و[الْمُضْلِّ] الذي يُضْلِلُ العالم كله "فَطَرُحَ التَّنَنِ الْعَظِيمِ، الْحَيَّةَ الْقَدِيمَةَ الْمَدْعُوَّ إِبْلِيسَ وَالشَّيْطَانَ، الَّذِي يُضْلِلُ الْعَالَمَ كُلَّهُ، طَرَحَ إِلَى الْأَرْضِ، وَطُرُحَتْ مَعْهُ مَلَائِكَتُهُ" (رُؤ ٩: ١٢)،

و[رئيس هذا العالم] "الآن دَيْنُونَةُ هَذَا الْعَالَمُ". الآن يُطْرَحُ رَئِيسُ هَذَا الْعَالَمُ خارجاً" (يو ١٢: ٣١)، "وَأَمَّا عَلَى دِيْنُونَةٍ فَلَأَنَّ رَئِيسَ هَذَا الْعَالَمَ قَدْ دَيْنَ" (يو ١٦: ١١)، و[إله هذا الدهر] "الذين فيهم إله هَذَا الْدَّهْرِ قَدْ أَعْمَى أَذْهَانَ غَيْرِ الْمُؤْمِنِينَ، لَئَلَّا تُضِيءَ لَهُمْ إِنْجِيلُ مَحْدُودُ الْمُسِيْحِ، الَّذِي هُوَ صُورَةُ اللَّهِ" (كو ٤: ٤)، و[بَعْلَبَكْ] مُحَرَّفَةٌ مِنْ بَعْلِ زَبُوبٍ، إِلَهِ الْفَلَسْطِينِيِّينَ، أَوْ إِلَهِ الْذَّبَابِ، لَأَنَّهُ كَمَا تَنْتَقِلُ الذَّبَابَةُ مِنْ مَكَانٍ لِآخَرَ حَامِلَةً مَعَهَا الْمِيكَرُوبَاتِ الْضَّارَّةِ، هَكَذَا الشَّيْطَانُ يَحْمِلُ سَمَومَ أَفْكَارِهِ الرَّدِيْئَةِ وَالْقَاتِلَةِ، وَدُعِيَ [بَلِيَعَالْ]، أَيْ عَدِيمُ النُّفُعِ "وَأَيُّ اتَّفَاقٍ لِلْمُسِيْحِ مَعَ بَلِيَعَالْ؟ وَأَيُّ نَصِيبٍ لِلْمُؤْمِنِ مَعَ غَيْرِ الْمُؤْمِنِ؟" (كو ٦: ١٥)، وَلُقْبَ [بَأْسَدْ] إِشَارَةٌ إِلَى قُوَّتِهِ وَفَرَطِ لَهْفَتِهِ لِافْتِرَاسِ الْمُؤْمِنِينَ "أَصْحُّوْ وَاسْهُرُوا. لَأَنَّ إِبْلِيسَ خَصَمُكُمْ كَأَسْدٍ زَائِرٍ، يَجْوَلُ مُلْتَمِسًا مَنْ يَبْتَلِعُهُ" (ابط ٥: ٨)، و[رَئِيسُ سُلْطَانِ الْهَوَاءِ] "الَّتِي سَلَكْتُمُ فِيهَا قَبْلًا حَسَبَ دَهْرَ هَذَا الْعَالَمِ، حَسَبَ رَئِيسَ سُلْطَانِ الْهَوَاءِ، الرُّوحُ الَّذِي يَعْمَلُ الْآنَ فِي أَبْنَاءِ الْمَعْصِيَةِ" (أَفَ ٢: ٢)، و[عَدُوُ الْخَيْرِ].

فَوَالشَّيْطَانُ عَلَى دَرْجَةٍ مِنَ الْقُوَّةِ وَالْخِدَاعِ، يُغَيِّرُ شَكْلَهُ إِلَى شَبَهِ مَلَكِ نُورٍ، وَخُدَّامِهِ يُغَيِّرُونَ شَكْلَهُمْ كَخُدَّامِ لِلْبَرِّ" وَلَا عَجَبٌ. لَأَنَّ الشَّيْطَانَ نَفْسُهُ يُغَيِّرُ شَكْلَهُ إِلَى شَبَهِ مَلَكِ نُورٍ! ... الَّذِينَ نَهَايُتُهُمْ تَكُونُ حَسَبَ أَعْمَالِهِمْ" (كو ٢: ١٤ - ١٥)، فِي اسْتِطَاعَتِهِ أَنْ يُمْرِضَ الْإِنْسَانَ وَيُصِيبَهُ بِالْعِجْزِ كَالْجِنُونِ الْأَخْرَسِ (مَتَ ٣٢: ٩ - ٣٤)، وَأَنْ يُشِيرَ الْعَوَاصِفَ وَيَهْدِمَ الْبَيْوَتَ (أَيْ ١: ١٩)، وَأَنْ يَهْبِطَ الْفَتَنَ وَيُشِيرَ الْخَصْوَمَاتَ، وَيَغْرِيُ عَلَى اخْتِرَاعِ الْبَدْعِ وَالْأَضَالِيلِ. وَهُوَ سَبَبُ سُقُوطِ الْإِنْسَانِ، وَيَعْمَلُ لِيُكَدَّرُ صَفَوِ الْمُؤْمِنِينَ كَمَا فَعَلَ مَعَ أَيُوبَ، وَيُسَاعِدُ الَّذِينَ يَشْتَغِلُونَ بِأَعْمَالِ السُّحُورِ وَالشَّعُوذَةِ لِيُجْرِوُا أَعْمَالًا مُدَهْشَةً كَمَا فَعَلَ مَعَ سُحْرَةِ مَصْرَ "فَدَعَا فَرْعَوْنُ أَيْضًا الْحُكَّمَاءَ وَالسَّحَرَةَ، فَفَعَلَ عَرَافُو مَصْرَ أَيْضًا بِسُحْرِهِمْ كَذَلِكَ" (خَرِ ٧: ١١)، وَسِيمُونُ السَّاحِرُ الَّذِي أَدْهَشَ أَهْلَ السَّامِرَةِ (أَعْ ٨: ٩)، وَالْجَارِيَةُ الَّتِي كَانَ بَهَا رُوحُ عِرَافَةِ (أَعْ ٦: ١٦).

والشياطين في صراع دائم مع المؤمنين "فَإِنَّ مُصَارِعَتَنَا لِيَسْتَ مَعَ دَمٍ وَلَحْمٍ،  
بل مع الرؤساء، مع السلاطين، مع ولاة العالم على ظلمة هذا الدهر، مع  
أجناد الشر الروحية في السماءيات" (أف ٦: ١٢).

♦ جميع البشر غير المخلصين بدم المسيح هم تحت سلطان الشيطان "لتفتح  
عيونهم كي يرجعوا من ظلمات إلى نور، ومن سلطان الشيطان إلى الله"  
(أع ٢٦: ١٨).

♦ وقد أعمى إبليس أذهان الناس "الذين فيهم إله هذا الدهر قد أعمى  
أذهان غير المؤمنين، لئلاً تضيء لهم إنارة إنجيل مجد المسيح، الذي هو  
صورة الله" (كو ٤: ٢).

♦ ويترع كلمة الله من القلوب لئلا يخلصوا به "والذين على الطريق  
هم الذين يسمعون، ثم يأتي إبليس وينزع الكلمة من قلوبهم لئلا يؤمنوا  
فيخلصوا" (لو ٨: ١٢).

♦ وله سلطان الموت إذ نقرأ في (عب ٢: ١٤) عن السيد المسيح "لكي يُبَدِّد  
بالموت ذاك الذي له سلطان الموت، أي إبليس".

وقرب النهاية - عند ظهور الأئم - سيعطيه الشيطان قوة، حتى يخدع  
الهالكين بكل خديعة "الذي مجنه بعمل الشيطان، بكل قوّة، وبآياتٍ وعجائب  
كاذبة، وبكل خديعة الإثم، في الهالكين، لأنهم لم يقبلوا محبة الحق حتى  
يخلصوا" (تس ٢: ٩ - ١٠).

♦ الشيطان ياطم خدام الله ليعطل نشاطهم "ولئلاً أرتفع بفروط الإعلانات،  
أعطيت شوكة في الجسد، ملاك الشيطان ليلطماني، لئلاً أرتفع" (كو ٢: ١٢)،  
ويعيقهم عند تنفيذ رغبهم لجد الله. "لذلك أرددنا أن نأتي إليكم - أنا بولس -  
مرةً ومرتين. وإنما عاقنا الشيطان" (تس ٢: ١٨)، ويستكى على الإخوة فراراً  
وليلاً "فطُرَحَ الشَّيْنِ الْعَظِيمِ، الْحَيَّةِ الْقَدِيمَةِ الْمَدْعُوِّ إِبْلِيسَ وَالشَّيْطَانَ ...

لأنَّهُ قد طرَحَ المُشْتَكِي عَلَى إخْوَتِنَا، الَّذِي كَانَ يَشْتَكِي عَلَيْهِمْ أَمَامَ إِلَهَنَا نَهَارًا وَلَيْلًا" (رَوْ ١٢: ٩ - ١٠)، وَيَغْرِبُهُمْ كَالْحَنْطَةِ "وَقَالَ الرَّبُّ: سِمْعَانُ، سِمْعَانُ، هُوَذَا الشَّيْطَانُ طَلَبَكُمْ لِكَيْ يُغَرِّبَكُمْ كَالْحَنْطَةِ!" (لُو ٢٢: ٣١).

### واجِبُنَا:

- ❖ أن نكون صاحين ساهرين "أَصْحُوا وَاسْهُرُوا، لَأَنَّ إِبْلِيسَ خَصَمَكُمْ كَأَسِدٍ زَائِرٍ، يَجْوَلُ مُلْتَمِسًا مَنْ يَتَلَعَّهُ هُوَ" (أَبْطَ ٨: ٥).
- ❖ لا نعطيه مكاناً "وَلَا تُعْطُو إِبْلِيسَ مَكَانًا" (أَفَ ٤: ٢٧).
- ❖ نقاومه فيهرب منا "فَاخْضُعُوا لِلَّهِ، قَاتِلُوا إِبْلِيسَ فِيهِرُبَّ مِنْكُمْ" (يُعَ ٤: ٢).
- ❖ نلبس سلاح الله "البُسُوا سلاحَ اللَّهِ الْكَامِلِ لِكَيْ تَقْدِرُوا أَنْ تَثْبُتُوا ضِدَّ مَكَابِدِ إِبْلِيسِ" (أَفَ ٦: ١١) وسلاح الله يكمن في ممارسة الصوم والصلوة، والتوبة، والتناول من الأسرار الإلهية، والمداومة على أعمال الرحمة، وخدمة الآخرين، والسلوك بالتدقيق، كما يحق للدعوة التي دُعينا إليها.

## البند الثاني

نُؤمِنُ بِرَبٍّ وَاحِدٍ يَسْوِعُ الْمَسِيحَ، ابْنَ اللَّهِ  
الْوَحِيدِ، الْمُوْلُودُ مِنَ الْأَبِ قَبْلَ كُلِّ الدُّهُورِ،  
نُورٌ مِنْ نُورٍ، إِلَهٌ حَقٌّ مِنْ إِلَهٍ حَقٍّ، مُوْلُودٌ غَيْرٌ  
مُخْلُوقٌ، مُسَاوٌ لِلَّاَبِ فِي الْجُوْهَرِ، الَّذِي  
بِهِ كَانَ كُلُّ شَيْءٍ. هَذَا الَّذِي مِنْ أَجْلِنَا نَحْنُ  
الْبَشَرُ، وَمِنْ أَجْلِ خَلَاصَنَا، نَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ،  
وَتَجَسَّدَ مِنَ الرُّوحِ الْقَدِسِ وَمِنْ مَرِيمَ الْعَذْرَاءِ،  
وَتَأَنَّسَ. وَصُلْبٌ عَنَا عَلَى عَهْدِ بِيَلَاطْسُ  
الْبُنْطِيِّ، وَتَأَلَّمَ وَقُبْرٌ وَقَامَ مِنَ الْأَمْوَاتِ  
فِي الْيَوْمِ الْثَالِثِ كَمَا فِي الْكِتَابِ، وَصَعَدَ إِلَى  
السَّمَوَاتِ، وَجَلَّسَ عَنْ يَمِينِ أَبِيهِ، وَأَيْضًا  
يَأْتِي فِي مَجْدِهِ لِيَدِينِ الْأَحْيَاءِ وَالْأَمْوَاتِ،  
الَّذِي لَيْسَ مُلْكُهُ انْقْضَاءُ.

## نُؤمِنُ بِرَبِّ وَاحِدٍ يَسُوعُ الْمَسِيحُ

يتعلّق الحديث في هذا البند بالأقوم الثاني من الأقانيم الإلهية ... أقوم الابن.

وقد دُعِيَ هذا الأقوم في الكتاب المقدس بعدة أسماء:

### أولاً: "الابن":

﴿لَأَنَّهُ هَكُذا أَحَبَ اللَّهُ الْعَالَمَ حَتَّى بَدَأَ ابْنَهُ الْوَحِيدَ، لَكِي لَا يَهْلِكَ كُلُّ مَنْ يُؤْمِنُ بِهِ، بَلْ تَكُونُ لَهُ الْحَيَاةُ الْأَبْدِيَّةُ﴾ (يو ٣: ١٦).

﴿بَهْذَا أَظَهَرْتُ مَحْبَّةَ اللَّهِ فِينَا: أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَرْسَلَ ابْنَهُ الْوَحِيدَ إِلَى الْعَالَمِ لَكِي نَحْيَا بِهِ﴾ (يو ٤: ٩).

وقد سبق لنا أن ذكرنا أن هذه البنوة ليست حسية بل معنوية، تفيد صدور الحكمة من إلهانا الحكيم.

### ثانياً: "الكلمة":

﴿فِي الْبَدْءِ كَانَ الْكَلْمَةُ، وَالْكَلْمَةُ كَانَ عِنْدَ اللَّهِ، وَكَانَ الْكَلْمَةُ اللَّهُ﴾ (يو ١: ١). وَتُعْرَفُ الْكَلْمَةُ بِأَنَّهَا أَدَاءٌ لِاتِّصَالٍ بَيْنَ مُتَكَلِّمٍ وَمُخَاطِبٍ، لَا طَبِيعَةٌ لِالْمُتَكَلِّمِ، وَتَأْخُذُ صُورَةَ الْمُخَاطِبِ، وَتَرْقَى بِهِ شَيْئاً فَشَيْئاً حَتَّى يَصُلُّ إِلَى مَسْتَوِي طَبِيعَةِ الْمُتَكَلِّمِ. وَالسَّيِّدُ الْمَسِيحُ الْكَلْمَةُ جَاءَ إِلَى الْعَالَمِ، وَهُوَ اللَّهُ آخَذَ صُورَةَ الْإِنْسَانِ، وَأَعْدَدَ لَنَا فَدَاءً مَجَانِيًّا، وَوَهَبَنَا مِنْ نِعْمَتِهِ مَا يَسْمُو بِنَا فِي طَرِيقِ الْقَدَاسَةِ﴾ إِلَى أَنْ نَنْتَهِي جَمِيعُنَا إِلَى وَحْدَانِيَّةِ الْإِيمَانِ وَمَعْرِفَةِ ابْنِ اللَّهِ. إِلَى إِنْسَانِ كَامِلٍ. إِلَى قِيَاسِ قَامَةِ مَلِئِ الْمَسِيحِ﴾ (أَف٤: ١٣)، وَنَصْيَرُ شُرَكَاءَ الطَّبِيعَةِ الإِلَهِيَّةِ "اللَّذِينَ بِهِمَا قَدْ وَهَبَ لَنَا الْمَوَاعِيدَ الْعَظِيمَيَّةَ وَالثَّمِينَةَ، لَكِي تَصِيرُوا بِهَا شُرَكَاءَ الطَّبِيعَةِ الإِلَهِيَّةَ، هَارِبِينَ مِنَ الْفَسَادِ الَّذِي فِي الْعَالَمِ بِالشَّهْوَةِ﴾ (٢ بَط١: ٤).

### ثالثاً: "صورة الآب" :

"الذِي هُوَ صُورَةُ اللَّهِ غَيْرُ الْمَنْظُورِ، بَكْرٌ كُلُّ خَلِيقَةٍ" (كوا ١٥: ١٥).  
وَكَلْمَةُ "بَكْرٌ كُلُّ خَلِيقَةٍ" تَعْنِي الْمَوْلُودُ مِنَ الْآبِ سَابِقًا لِكُلِّ خَلِيقَةٍ. وَكَمَا يُعْبَرُ  
قَانُونُ الإِيمَانِ (الْمَوْلُودُ مِنَ الْآبِ قَبْلَ كُلِّ الدَّهُورِ).

### رابعاً: "الرب" :

"فَمَنْ أَيْنَ لِي هَذَا أَنْ تَأْتِي أُمٌّ رَبِّي إِلَيَّ" (لو ١: ٤٣).  
﴿وَرَبُّ الْمَجْدِ: "الَّتِي لَمْ يُعْلَمْهَا أَحَدٌ مِنْ عُظُمَاءِ هَذَا الدَّهْرِ، لَأَنْ لَوْ  
عَرَفُوا لَمَّا صَلَبُوا رَبَّ الْمَجْدِ" (كوا ٨: ٢).﴾  
﴿وَرَبُّ الْكُلِّ: "الْكَلْمَةُ الَّتِي أَرْسَلْهَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ يُبَشِّرُ بِالسَّلَامِ يُسَوِّعُ  
الْمَسِيحَ. هَذَا هُوَ رَبُّ الْكُلِّ" (أع ١٠: ٣٦).﴾  
وَالْقُولُ فِي قَانُونِ الإِيمَانِ نَؤْمِنُ بِرَبِّ وَاحِدٍ يُسَوِّعُ الْمَسِيحَ، لِلإِشَارَةِ إِلَى أَنَّهُ  
وَاحِدٌ مَعَ أَبِيهِ فِي الْجُوَهْرِ، فَلَسْنَا نَؤْمِنُ بِثَلَاثَةِ آلهَةٍ مُجَتَمِعَيْنَ بِجَانِبِ بَعْضِهِمْ الْبَعْضُ،  
بَلْ بِإِلَهٍ وَاحِدٍ "رَبُّ وَاحِدٍ، إِيمَانٌ وَاحِدٌ، مُعْمُودِيَّةٌ وَاحِدَةٌ" (أف ٤: ٥).

### خامساً: "يسوع المسيح" :

وَمَعْنَاهُ الْمَخْلُصُ الْمَسْوُحُ مِنَ اللَّهِ.  
﴿فَسَتَّلِدُ ابْنًا وَتَدْعُو اسْمَهُ يُسَوِّعُ. لَأَنَّهُ يُخْلِصُ شَعْبَهُ مِنْ خَطَايَاهُمْ" (مت ١: ٢١).  
﴿وَأَمَّا هَذِهِ فَقَدْ كُتِبَتْ لِتُؤْمِنُوا أَنَّ يُسَوِّعَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ" (يو ٣١: ٢٠).

وَالْمَسْحَةُ تَعْنِي التَّخْصِيصُ وَالتَّكْرِيسُ لِعَمَلِ مَعِينٍ ... فِي الْعَهْدِ الْقَدِيمِ  
كَانَ الْكَهْنَةُ يُمْسَحُونَ بِدَهْنِ الْمَسْحَةِ، كَمَا فَعَلَ مُوسَى لَهْرُونَ وَبَنِيهِ (خَر ٤٠: ١٣)،

وكان الملوك يمسحون كذلك كما فعل صموئيل لداود (أص ١٦: ١٣)، وكان الأنبياء يمسحون أيضاً كما فعل إيليا لأليشع (أمل ١٩: ١٦).

السيد المسيح دعيَ المسيح لأنَّه الممسوح من الله ملكاً وكاهناً ونبياً. لم يمسح بزيت، بل بالروح القدس ... "روحُ السَّيِّدِ الرَّبِّ عَلَيْهِ، لِأَنَّ الرَّبَّ مَسَحَنِي لِأَبْشِرُ الْمَسَاكِينَ، أَرْسَلْنِي لِأَعْصَبُ مُنْكَسِرِي الْقَلْبَ، لِأَنْادِي لِلْمَسْبَيِّنَ بِالْعَنْقِ، وَلِلْمَأْسُورِينَ بِالْإِطْلَاقِ" (إش ٦١: ٦).

وقد مسحَ الرَّبُّ يسوعَ بالروح القدس عَقْبَ عماده، عَلَى يَدِ يُوحَنَّا المعمدان، فِي نَهْرِ الْأَرْدَنِ وَعَلَى الْفُورِ بَدأَ خَدْمَتَهُ الْجَهَارِيَّةَ.

﴿ هُوَ الْكَاهِنُ إِذْ تَبَأَّ عَنْهُ دَاوُدُ النَّبِيُّ : "أَقْسَمَ الرَّبُّ وَلَنْ يَنْدَمْ: أَنْتَ كَاهِنٌ إِلَى الْأَبْدِ عَلَى رُقْبَةِ مَلْكِي صَادِقٌ " (مَز ٤: ١١٠)، قَدَّمَ ذَاتَهُ ذَبِيحةً عَلَى الصَّلِيبِ لِأَجْلِنَا " وَلَيْسَ بِدَمِ تُبُوسٍ وَعَجُولٍ، بَلْ بِدَمِ نَفْسِي، دَخَلَ مَرَّةً وَاحِدَةً إِلَى الْأَقْدَاسِ، فَوَجَدَ فِدَاءً أَبْدِيًّا " (عَب ٩: ١٢).

﴿ وَهُوَ النَّبِيُّ الَّذِي قَالَ عَنْهُ مُوسَى: "يُقَيِّمُ لَكُمُ الرَّبُّ إِلَهُكُمْ نَبِيًّا، مِنْ وَسَطِكُمْ مِنْ إِخْوَتِكُمْ مِثْلِي. لَهُ تَسْمَعُونَ" (تَث ١٥: ١٨). تَبَأَّ عَنْ آلامِهِ وَمُوتِهِ وَقِيَامَتِهِ، وَعَنْ خَرَابِ أُورْشَلِيمِ، وَاهْبِكِلِ ، وَتَشْتِيتِ الْيَهُودِ، وَعَنْ صَلْبِ مُعْلَمَنَا بَطَرْسِ، وَعَنْ مُسْتَقْبَلِنَا الْعَتِيدِ.

﴿ وَهُوَ الْمَلَكُ الَّذِي قَالَ عَنْهُ دَانِيَالُ: "فَأُعْطِيَ سُلْطَانًا وَمَجْدًا وَمَلْكُوتًا لِتَتَعَبَّدَ لَهُ كُلُّ الشُّعُوبِ وَالْأَمَمِ وَالْأَلْسُنَةِ. سُلْطَانُهُ سُلْطَانٌ أَبْدِيٌّ مَا لَنْ يَزُولُ، وَمَلْكُوَّتُهُ مَا لَا يَنْقَرِضُ " (دان ١٤: ٢١). وَبِشَرَ بِهِ الْمَلَكُ " وَيَمْلِكُ عَلَى بَيْتِ يَعْقُوبَ إِلَى الْأَبْدِ، وَلَا يَكُونُ لِمُلْكِهِ نَهَايَةً " (لو ١: ٣٣).

وَمَلْكَةُ الْمَسِيحِ رُوحِيَّةُهُ، قَالَ عَنْهَا: "مَمْلَكَتِي لَيْسَتِ مِنْ هَذَا الْعَالَمِ " (يو ٣٦: ١٨)، بَدَأَتِ فِي الْأَرْضِ وَتَكَمَّلَتِ فِي السَّمَاءِ.

## ابن الله الوحيد، المولود من الآب قبل كل الدّهور

﴿هذا هو ابني الحبيب الذي به سُررت﴾ (مت ٣: ١٧).  
لقطة (الوحيد) لتمييز هذه البنوة عن بنوة المؤمنين لله، التي هي تبني،  
إذ وهبهم نعمة البنوة، حُبّاً وعناء، وتدبرهاً وميراثاً أبداً سعيداً.

## نورٌ من نورٍ، إلهٌ حُقٌّ من إلهٍ حُقٌّ، مولودٌ غير مخلوقٍ

كولادة النور من النور، من غير تقسيم أو انفصال في الأقانيم " وبالإجماع عظيم هو سُرُّ التَّقوى: الله ظَهَرَ فِي الْجَسَدِ" (١٦: ٣ تي). وقد نسب السيد المسيح لذاته كل ما هو من صفات الله بما يحقق أنه الإله المتجسد مثل:

١- **الوجود في كل مكان**: "لَأَنَّهُ حِيثُما اجتَمَعَ اثْنَانٌ أَوْ ثَلَاثَةٌ بِاسْمِي فَهُنَّاكَ أَكُونُ فِي وَسْطِهِمْ" (مت ١٨: ٢٠).

٢- **الوجود في كل زمان**: "وَهَا أَنَا مَعَكُمْ كُلَّ الْأَيَّامِ إِلَى انْقِضَاءِ الدَّهْرِ" (مت ٢٨: ٢٨).

٣- **غفران الخطايا**: "يَا بُنَيَّ. مَغْفُورَةٌ لَكَ خَطَايَاكَ" (مت ٩: ٢)، الأمر الذي اعتبره الكتبة تجديفاً، لكنه أثبت لهم إمكانيته للغفران بالمعجزة بشفاء المفلوج ... قدرته ثبت صدقه، وصدقه يثبت غفرانه، وغفرانه يثبت ألوهيته.

٤- **بِيَدِهِ سَلْطَانُ الْحَيَاةِ وَالْمَوْتِ**: "أَنَا هُوَ الْقِيَامَةُ وَالْحَيَاةُ. مَنْ آمَنَ بِي وَلَوْمَاتٍ فَسِيْحِيَا" (يو ١١: ٢٥).

٥- **الْأَزْلِي**: "الْحَقُّ الْحَقُّ أَقُولُ لَكُمْ: قَبْلَ أَنْ يَكُونَ إِبْرَاهِيمَ أَنَا كَائِنُ" (يو ٨: ٥٨).

٦- **قبوله السجود**: "ولمَّا رأوه سَجَدوا لَهُ" (مت ٢٨: ١٧)، وحين قال السيد المسيح للملود الأعمى الذي فتح عينيه "أتؤمنُ بابن الله؟ أجاب ذلك وقال: مَنْ هُوَ يَا سَيِّدُ الْأَوْمَانِ بِهِ؟ فَقَالَ لَهُ يَسُوعُ: قَدْ رَأَيْتَهُ، وَالَّذِي يَتَكَلَّمُ مَعَكَ هُوَ هُوَ! فَقَالَ: أَوْمَنُ يَا سَيِّدُ! وَسَجَدَ لَهُ" (يو ٣٦: ٣٨-٣٩).

٧- **فاحص الكلّ والقلوب**: "أَنَا هُوَ الْفَاحِصُ الْكُلُّ وَالْقُلُوبُ" (رؤ ٢٣: ٢).

٨- **ترفع باسمه الصلوات**: "كُلُّ مَا طَلَبْتُمْ مِنَ الْآبِ بِاسْمِي يُعْطِيْكُمْ" (يو ١٦: ٢٣).

٩- **الديان**: "هَا أَنَا آتَيْتُكُمْ سَرِيعاً وَأَجْرَتُكُمْ مَعِي لِأَجْازِي كُلَّ وَاحِدٍ كَمَا يَكُونُ عَمَلُهُ" (رؤ ٢٢: ١٢).

١٠- **دعا الملائكة ملائكته**: "فَيُرِسِّلُ مَلَائِكَتَهُ بِرُوقٍ عَظِيمٍ الصَّوْتِ" (مت ٣١: ٢٤). كذلك تحدث عنه الملاك عند بشارته للسيدة العذراء أنه "ابن العلي يُدعى... يملك على بيته يعقوب إلى الأبد، ولا يكون لملكه نهاية... القدس... يُدعى ابن الله" (لو ٢٢: ٣٥-٣٦).

### وقال عنه الرُّسُلُ :

﴿أَنَّهُ اللَّهُ﴾: "الْكَائِنُ عَلَى الْكُلِّ إِلَهًا مُبَارَكًا إِلَى الأَبْدِ. آمِين" (رو ٩: ٥).

﴿أَنَّهُ الْخَالِقُ﴾: "فَإِنَّهُ فِيهِ خَلْقُ الْكُلِّ: مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا عَلَى الْأَرْضِ، مَا يُبَرِّى، وَمَا لَا يُبَرِّى" (كوا ١٦: ١).

﴿وَأَنَّهُ الدَّائِمُ وَالْقَادِرُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ﴾: "الْكَائِنُ وَالَّذِي كَانَ وَالَّذِي يَأْتِي، الْقَادِرُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ" (رؤ ٨: ٨).

﴿وَأَنَّهُ الْأَزْلِي الْأَبْدِي﴾: "يَسُوعُ الْمَسِيحُ هُوَ هُوَ أَمْسًا وَالْيَوْمُ وَإِلَى الأَبْدِ" (عب ١٣: ٨).

هذه الأسماء والألقاب ونبوات الأنبياء عنه، وآياته ومعجزاته، وقدرته الفائقة التي أظهر بها سلطانه على الشياطين والطبيعة، والحيوان والنبات والإنسان في المرض والموت، وكمال سيرته، وسمو تعليمه، لا تدع مجالاً للشك في حقيقة لاهوته وأنه هو الإله المتجسد.

٥

## مساوٍ للأب في الجوهر

﴿فَمِنْ أَجْلِ هَذَا كَانَ الْيَهُودُ يَطْلَبُونَ أَكْثَرَ أَنْ يَقْتُلُوهُ، لَأَنَّهُ لَمْ يَنْقُضْ السَّيْرَ فَقْطَ، بَلْ قَالَ أَيْضًا إِنَّ اللَّهَ أَبُوهُ، مُعَادِلًا نَفْسَهُ بِاللَّهِ﴾ (يوه ١٨: ٥).

﴿الَّذِي إِذَا كَانَ فِي صُورَةِ اللَّهِ، لَمْ يَحْسُبْ خُلْسَةً أَنْ يَكُونَ مُعَادِلًا لِلَّهِ﴾ (في ٦: ٢).

﴿أَنَا وَالآبُ وَاحِدٌ﴾ (يو ١٠: ٣٠).

﴿الَّذِي رَأَنِي فَقْدَ رَأَى الْآبَ﴾ (يو ٩: ١٤).

من أجل هذه القطة كان انعقاد مجمع نيقية، إذ تمَّسكَ أريوس بتفسير خاطئ لبعض الآيات، قال فيه أن الآب أعظم من الابن. فالمساواة هنا يقصد بها الوحدانية مع الآب في الجوهر.

### الآيات التي أخطأ في فهمها أريوس:

١ - "أَمَّا ذَلِكَ الْيَوْمُ وَتِلْكَ السَّاعَةِ فَلَا يَعْلَمُ بِهِمَا أَحَدٌ، وَلَا الْمَلَائِكَةُ الَّذِينَ فِي السَّمَاوَاتِ، وَلَا الْابْنُ، إِلَّا الْآبُ" (مر ١٣: ٣٢).

لو لم يكن الابن يعلم اليوم والساعة ما كان له أن يكشف عن المقدمات ويُوضّحها. فالقصد من هذه الكلمات أنه يعلم لذاته وليس لإعلانها للبشر، فكان

مثله كمثل قائد الجيش حين يسأله ضباطه عن خطة الحرب، فيقول لا أعلم، فيفهم من ذلك أنه يريد الاحتفاظ بسرّها للوقت المناسب. أو المدرس الأول حين يسأله تلاميذه عن موضوع معين، هل سألي منه الامتحان، فيقول لا أعلم، فيفهم التلاميذ من ذلك أنه يحتفظ بسرية الموضوع، لا يشاء أن يعرّفه لهم ... وقد تقبل الرسول هذه الكلمات بهذا المعنى، بدليل أن بطرس بعد القيامة يقول له: "يا رب، أنت تعلم كلّ شيء" (يو ٢١: ١٧). ودليل أن الرسول جاذلوا مرة أخرى أن يكشف لهم بعض أسرار المستقبل من جهة إسرائيل "فقال لهم: ليس لكم أن تعرفوا الأزمنة والأوقات التي جعلها الآب في سلطانه" (أع ١: ٢٤).

### ٢ - "لأنَّ أَبِي أَعْظَمُ مَنِّي" (يو ١٤: ٢٨).

ليس هذا من جهة لاهوته، بل من حيث اتضاعه وتجسده، وقوله آلام الصليب، لأنَّه "أَخْلَى نَفْسَهُ، أَخْدَأَ صُورَةَ عَبْدٍ، صَائِرًا فِي شَبَهِ النَّاسِ. وَإِذْ وُجِدَ فِي الْهَيْثَةِ كِإِنْسَانٍ، وَضَعَ نَفْسَهُ وَأَطَاعَ حَتَّى الْمَوْتِ مَوْتَ الصَّلِيبِ" (في ٢: ٨-٩).

هذه هي الصورة المتواضعة التي صار عليها أقوام الابن حين تجسد وتأنس، لكنَّ الآب "لَمْ يَرُهُ أَحَدٌ قَطُّ" (يو ١: ١٨) ... فمن هذه الوجهة قال إن أبي أعظم مني ... بمعنى أعظم منه في الجد حينما كان هو في الجسد، لكنَّ ليس من جهة لاهوته، لأنَّه قال: "أَنَا وَالْأَبُ وَاحِدٌ" (يو ٣٠: ١٠)، و"أَنَّ الْآبَ فِيَّ وَأَنَا فِيهِ" (يو ١٠: ٣٨)، و"الذِّي رَأَيْتُ فَقَدْ رَأَى الْآبَ" (يو ١٤: ٩).

### ٣ - "لَمَّا تَدْعُونِي صَالِحًا؟ لَيْسَ أَحَدٌ صَالِحًا إِلَّا وَهُوَ اللَّهُ" (مت ١٧: ١٩).

هذا الإنسان كان يُخاطب السيد المسيح بما اعتاد اليهود أن يُخاطبوا به مُعلّمِيهِم، فيدعون كل منهم (المُعلّم الصالح). هذا اعترضه السيد المسيح قائلاً:

"لماذا تدعوني صالحًا؟ ليس أحد صالحًا إلاً واحدٌ وهو الله" (مت ١٧:١٩) ...  
إن كنت تعتبرني كفيري من المُعلمين، فأنت مُخطئ، ليس أحد صالحًا إلاً واحدٌ وهو  
الله ... فهل تؤمن بي أين الإله المتجسد؟!

فهو لم ينفي عنه صفة الصلاح بل أراد أن يُصحّح مفهوم الصلاح لدى هذا  
الإنسان، بدليل أنه قال عن نفسه يوماً: "أنا هو الراعي الصالح" (يو ١٠: ١١، ١٤).  
كما قال أيضاً "أنتم تدعونني مُعلّماً وسِيّداً، وحسناً تقولون، لأنني أنا كذلك"  
(يو ١٣: ١٣). ومادام قد نسب لذاته الصلاح، فهو بذلك الإله المتجسد.

#### ٤ - "إلهي، إلهي، لماذا تركتنني؟" (مت ٢٧: ٤٦).

السيد المسيح لا يتكلّم هنا بصفته الشخصية بل بصفته البابية عن البشرية  
الخاطئة، وهي تعاني ثقل قصاص العدل الإلهي، إذ تصرخ مستغيثة ... كذلك  
أراد رب أن يعلّمنا كي نلجم إلى الله وقت الشدائـد "تارِكًا لنا مثلاً لكي  
تَّبعوا خطواته" (أبط ٢١: ٢١). فليس قوله هذا عن ضعف، ولا عن مفارقة  
اللاهوت للنّاسوت، ولا لطلب المساعدة والعون، وإنما بوصفه البابي عن البشر  
وللتعليم ...

كذلك أراد السيد المسيح أن يذكّر اليهود بزمور ٢٢ الذي يبدأ بهذه الآية،  
والمحتمل بالنبوات عن آلام المسيح وصلبه ليريهم كيف تحقّقت فيه أقوال الأنبياء،  
وأنه لم يُصلب عن ضعف، بل فداء للبشرية. ولعل الشيطان الذي أهاج الرؤساء  
لصلب المسيح، ظنّا منه أنه بذلك يقضي عليه، حين ردّ المزמור، ورأى إقامة  
النبوات، تخاذل وبدأ يستشير المسيح للتزول من على الصليب، بقوله على السنة  
الذين تحت الصليب: "خلص آخرين وأمّا نفسه فما يقدر أن يخلصها!، لينزل  
الآن المسيح ملك إسرائيل عن الصليب، لنرى ونؤمن!" (مر ١٥: ٣٢-٣١)،  
"إن كنت أنت المسيح، فخلص نفسك وإيانا!" (لو ٢٣: ٣٩).

٥ - "إِنِّي أَصْعَدُ إِلَى أَبِّي وَأَبِيكُمْ وَإِلَهِي وَإِلَهُكُمْ" (يو ٢٠: ١٧).

لو كانت الأبوة والألوهية للأب مع السيد المسيح، كما هي مع المؤمنين، لقال: إني أصعد إلى أبينا وإلينا، ولكنه يُميّز بين أبوة الآب له، وهي ذاتية طبيعية أزلية، وبين أبوة الآب للمؤمنين، وهي وضعية بالنعمة والفضل (تبّي). كذلك يُميّز بين ألوهية الآب له من حيث التجسد، ومشاركةه الطبيعة البشرية، وألوهية الآب للمؤمنين، من حيث أنه خالقهم ورازقهم وبيده نسمة حياتهم.

٦ - "وَظَهَرَ لَهُ مَلَكٌ مِّنَ السَّمَاءِ يُقْوِيهِ" (لو ٢٢: ٤٣).

قبل ذلك قال السيد المسيح: "يا أبناه، إن شئتَ أن تُجيزَ عنِّي هذه الكأس. ولكن لِتَكُنْ لَا إِرَادَتِي بل إِرَادَتُكَ" (لو ٢٢: ٤٢).

قصد له المجد أن يعطينا مثلاً كيف نتصرف عندما نواجه التجارب، أن نطلب النجاة منها ثم نُسلّم أنفسنا لمشيئة الآب السماوي، ولما كان بعض الملائكة مرتباً من الله لمعاونة كل من كان في شدة، واستغاث بالله، فقد ظنَّ الملاك أن السيد المسيح يطلب العون، فظهر له يُبدي استعداده للمساعدة والتقوية. ولم يُقلُّ الكتاب أنه قوَّاه، لأنَّ السيد المسيح ليس مُحتاجاً أن يقوِّيه أحد، وإنما سجَّلَ الوحي بهذه الكلمات عمل الملائكة مع المؤمنين، أثناء الشدائِد والآلام.

وقد نقل إلينا التقليد أنَّ التقوية التي قدمها الملاك للسيد المسيح، أنه رَئَمَ أمامه بالترنيمة التي تُصلّى بها الكنيسة خلال أسبوع الآلام عوضاً عن المرامير: لك القوة والججد والبركة والعزَّة إلى الأبد، آمين. يا عمانوئيل إلينا وملكتنا. لك القوة والججد والبركة والعزَّة إلى الأبد، آمين. يا ربنا يسوع المسيح. لك القوة والججد والبركة والعزَّة إلى الأبد، آمين.

وكانَ أراد الملاك أن يقول: كيف تبدي هذا الضعف، وأنت صاحب القوة والمجد؟ دون أن يدرك الملاك أن السيد المسيح كان يستتر بمحظه الضعف، ليُخفِّ حقيقة لاهوته عن الشيطان، لئلا يُعطل إتمام الفداء للإنسان بالصلب.

٧ - " مَنْ قَالَ كَلْمَةً عَلَى ابْنِ الإِنْسَانِ يُغْفَرُ لَهُ، وَأَمَّا مَنْ قَالَ عَلَى الرُّوحِ الْقَدِيسِ فَلَنْ يُغْفَرُ لَهُ، لَا فِي هَذَا الْعَالَمِ وَلَا فِي الْآتَى " (مت ١٢: ٣٢).

ألا يعني هذا امتياز الروح القدس على ابن الإنسان؟!

إنَّ معنى هذه الآية يظهر عندما نعلم أنَّ عمل الروح القدس حَتَّى الخطأ للرجوع إلى الله بالاعتراف والتوبة، فمَنْ جَدَّفَ على الروح القدس ولم يطأوه، لن يتوب، فليست له مغفرة بسبب عدم التوبة. لكنَّ مَنْ قالَ كَلْمَةً عَلَى ابْنِ الإِنْسَانِ، حَتَّى الروح القدس على الندم والتوبة، فَيُغْفَرُ لَهُ بسبب توبته. ومثل خطية التجديف على الروح القدس، كمثل مَنْ أَنْكَرَ الإِيمَانَ مِنْ أَجْلِ الْمَادِّيَّةِ أو مِنْ أَجْلِ شَهْوَةِ دُنْسَةِ، وَيُصْمِّمُ عَلَى عَدَمِ الرُّجُوعِ لِلْإِيمَانِ فَيُسْلِمُهُ اللَّهُ إِلَى " ذِهْنٍ مَرْفُوضٍ لِيَفْعُلَ مَا لَا يَلِيقُ " (روم ١: ٢٨).

٨ - " وَأَمَّا يَسْوِعُ فَكَانَ يَتَقدِّمُ فِي الْحِكْمَةِ وَالْقَامَةِ وَالنِّعْمَةِ، عَنْ اللَّهِ وَالنَّاسِ " (لو ٢: ٥٢).

إنَّ تقدُّمَ يسوع في الحِكْمَةِ لا يعني أنه كان جاهلاً وازداد حِكْمَةً، فهو "المُذَخَّرُ" فيه جميعَ كُنُوزِ الْحِكْمَةِ وَالْعِلْمِ" (كو ٣: ٢)، وإنما معناه أنه كان يعلن للناس كلَّ يومٍ جديداً من الحِكْمَةِ المخفاةِ فيه. وتقدُّمه في القامة لأنَّه شاهدنا في كلِّ شيءٍ ما خلا الخطية. وتقدُّمه في النِّعْمَةِ يعني تزايد إعجاب الناس بروحانيته التي تكشف لهم أكثر كلَّ يومٍ. عند الله والناس .. يعني تقدُّماً واقعياً ليس فيه نفاق أو زيف، فقد أحرز مسيرة أبيه، ونال تقدير الناس " كَانَ يُعَلِّمُهُمْ كَمَنْ لِهُ سُلْطَانٌ وَلِيُسْ كَالْكَتَبَةِ " (مو ١: ٢٢).

٩ - " وَهَذِهِ هِيَ الْحَيَاةُ الْأَبَدِيَّةُ: أَنْ يَعْرُفُوكَ أَنْتَ إِلَهُ الْحَقِيقَى وَهَذِهِ وَيَسْوِعُ الْمَسِيحَ الَّذِي أَرْسَلْتَهُ " (يو ٣: ١٧).

القول " ويُسْوِعُ الْمَسِيحَ الَّذِي أَرْسَلْتَهُ " يثبت لاهوته ولا ينفيه، لأنَّه لو لم يكن إلهاً فلا تتوافق الحياة الأبدية على معرفته.

يسوع المسيح هو الله، مُعلناً وظاهراً للبشر، فإن جَهَلَ البشر الإله الحقيقي غير المنظور، فقد جاء إلى العالم وأخذ صورة الإنسان، وبهذا صارت الحياة الأبدية للذين تذوّقوا محبة الله المعلنة في يسوع المسيح. وأصبح الإنسان بلا عذر، إذا لم يسع وراء هذه المعرفة.

١٠. " هذا يَقُولُهُ الْأَمِينُ، الشَّاهِدُ الْأَمِينُ الصَّادِقُ، بِدَاءَةُ خَلِيقَةِ

الله " (رو ٣: ١٤).

بداءة خلية الله الجديدة، كما يُعَرِّفُ بولس الرسول عن المسيح أنه " باكورة الرَّأْقِدِينَ " (١٥: ٢٠). ومعنى بداءة هنا " أرشي " أي رأس وخالق كل خلية ومعطيها وجودها.

هذا الَّذِي مِنْ أَجْلِنَا نَحْنُ الْبَشَرُ، وَمِنْ أَجْلِ خَلَاصَنَا، نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ، وَتَجَسَّدَ مِنَ الرُّوحِ الْقَدِسِ وَمِنْ مَرِيمَ الْعَذْرَاءِ، وَتَأَنَّسَ.

خلق الله الإنسان على صورته ومثاله: في القداسة ومعرفة الحق، وفي التسلط والسيادة على الطبيعة، وفي الخلود لأن به نفساً خالدة لا تموت، وفي حرية الإرادة. فلما سقط الإنسان، تعرّض للألم والمرض والموت " بِإِنْسَانٍ وَاحِدٍ دَخَلَتُ الْخَطِيَّةُ إِلَى الْعَالَمِ، وَبِالْخَطِيَّةِ الْمَوْتُ، وَهَكُذا اجْتَازَ الْمَوْتُ إِلَى جَمِيعِ النَّاسِ، إِذَا أَخْطَأَ الْجَمِيعُ " (رو ٥: ١٢).

أخطأ الشيطان، فحكم الله عليه بالهلاك، وأخطأ الإنسان فدبّر الله له الفداء، لماذا؟

- ١ - لأنَّ الشيطان مخلوق روحانيٌ نورانيٌ، أمَّا الإنسان فجُبْلةٌ ثرَابيةٌ ضعيفةٌ.
- ٢ - لأنَّ الشيطان أخطأ بإرادته عن تعمُّدٍ وسبق إصرارٍ، أمَّا الإنسان فقد وقع تحت الغواية.
- ٣ - لأنَّ الشياطين لا تتنازل فالذين أخطأوا، هم الذين يهلكون، أمَّا الإنسان فيتنازل، فلم تقتضِ رحمة الله أن تهلك الملايين من أجل خطية واحدة.
- ٤ - لأنَّ عدل الله تَمَجَّدَ في سقطة الشيطان بالحُكْمِ عليه، فاقتضت حكمة الله أن تتمَجَّدَ الرحمة في إعداد الفداء للإنسان.

يعظم عقاب الخطية، بقدر المساء إليه. فالخطية ضد الله غير المحدود، تستوجب عقاباً غير محدود، لا يمكن أن يوفيه إلا موت البشرية كلها، أو موت نائب عنها بحيث يكون غير محدود (نائباً عن البشرية). وليس غير محدود سوى الله.

هذا تجسد الأقوم الثاني، ليحتمل في شخصه ما تستحقه البشرية الخاطئة من موت. وأغرق الله خطية الإنسان في لُجة محنته.

## نَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ

لا يعني هذا إن السماء أصبحت حالية منه، فهو غير محدود، مالى كل مكان. وإنما هذه عبارة تُشير إلى الاتضاع الذي قبله حُبَا في الإنسان الساقط، ولن يتم خلاصه "ليس أحد صَدِّدَ إِلَى السَّمَاءِ إِلَّا الَّذِي نَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ، ابْنُ الإِنْسَانِ الَّذِي هُوَ فِي السَّمَاءِ" (يو ٣: ١٣) كما إنها لا تعني الانفصال الأقنوومي بين الآب والابن، بل يقصد بها ظهور الابن مُشاركاً الطبيعة البشرية، ليجددَها روحياً، ويقيِّمها من سقطتها. أمَّا أقنووم الآب وأقنووم الابن، فمع تَبَيَّنِهما تربط بينهما وحدة الجوهر غير المحدود.

## الشروط الواجب توافرها في الفادي والمخلص :

- ١ - أن يكون إنساناً له طبيعة بشرية كاملة.
- ٢ - أن يكون باراً خالياً من الخطية لأنَّ الخطى لا يغدو خاطئاً إذ يستحق الموت من أجل شخصه وقد أغلق على الكل تحت الخطية "الجميع زاغوا وفسدوا معاً، ليس من يَعْمَلُ صلاحاً ليس ولا واحداً" (رو ٣: ١٢).
- ٣ - أن يكون غير محدود لتكون فديته كافية لترضية العدل الإلهي في كل زمان ومكان.

❖ وهذه الشروط جميعها قد تحققت في شخص المسيح.

٩  
وتجسَّدَ من الروح القدس  
ومن مريم العذراء، وتأنسَ.

تجسَّد .. يعني أخذ جسداً، وتأنس يعني صار إنساناً، أو أخذ كل ما هو ضروري للطبيعة البشرية، مالاً الخطية وحدها طبعاً.

حل الروح القدس على السيدة العذراء، واتَّحد الأقوم الشَّانِي بالنَّاسِ، الذي أعدَه الروح القدس جنيناً في بطن العذراء، بعد أن طَهَرَ أحشاءها طهارة كاملة، بما جعلها أهلاً لاستقبال ابن الله مُتجسِّداً منها.

وللسيد المسيح ميلادان: أحدهما أزلي ... من الله الآب قبل كل الدهور، والثاني زمني ... في ملء الزمان، من الروح القدس ومن مريم العذراء. عن الأول قال رب: "أنت ابني، أنا اليوم ولدُك" (مز ٢: ٢)، وعن الثاني قال رسول: "لَمَّا جَاءَ ملءُ الزَّمَانِ، أَرْسَلَ اللَّهُ ابْنَهُ مُولُوداً مِنْ امْرَأَةٍ، مُولُوداً تَحْتَ النَّامُوسِ، لِيَفْتَدِي الَّذِينَ تَحْتَ النَّامُوسِ، لِتَنْالَ التَّبَّيْنِ" (غل ٤: ٤-٥).

يقول الأب ديسقورس: (المسيح إذاً طبيعة من طبيعتين، لا هوته وناسوته اتحدا دون اختلاط ولا امتزاج ولا تغيير، كاتحاد النار بالحديد. فلم تفقد النار خواصها، ولا الحديد خواصه، وفي الوقت ذاته ليسا اثنين إذ اتحدا معاً. فلا يجوز أن نقول عن المسيح أنه طبيعتان بعد الاتحاد، بل طبيعة واحدة للإله المتأنس).

السيد المسيح كامل في لا هوته، وكامل في ناسوته. وهو الإله المتأنس أو المتجسد، له طبيعة واحدة تجتمع فيها جميع الصفات والخصائص الإنسانية، وجميع الصفات والخصائص الإلهية أيضاً.

بدون اختلاط ولا امتزاج ولا تغيير أخذ صورة العبد، وهو سيد الكل، ليقدم لنا صورة فريدة في الاتضاع ... صار ابننا للإنسان لكي يجعلنا أبناء لله ... نزل إلينا ليりفينا إليه وأخذ صورتنا ليعطيانا صورته، وسكن أرضنا ليجعلنا أهلاً لأن نسكن سماء ... جاءنا فقيراً لكي يهبنا من بر كاته بحسب غناه في الجد. رضع ليناً من ثدي أمه، وهو المشبع الخليقه من فيض إنعامه. عاش خاضعاً لأمه وليوسف، وهو الذي تخضع له الخلائق كلها وتتأثر بأمره.

ولأنَّ قضية التجسد هيَ الموضوع الجوهرى في الكتاب المقدس، فقد جاءت عنها إشارات كثيرة في الأسفار المقدسة نذكر منها:

١. العليقة: التي رأها موسى تتقد بالنار ولم تكن تحرق (خر ٢: ٣) إشارة إلى السيدة العذراء حملت جمر اللاهوت دون أن تصاب بأذى.
٢. تابوت العهد: من خشب السنط مُغشَّى من كل جهة بالذهب، به لوح العهد، وقسط المَن، وعصا هارون التي أفرخت دون سقٍ (عب ٤: ٩) ... إشارة إلى السيدة العذراء، التي حملت المسيح ككلمة الله، المَن النازل من السماء، الذي حُبِّلَ به دون زرع بشر.

٣- **مِبْرَةُ الْذَّهَبِ**: تتوهّج فيها النار، وتفوح منها رائحة البخور الذكية، إشارة إلى السيدة العذراء حملت المسيح الظاهر.

٤- **مِنَارَةُ الْذَّهَبِ**: تشير إلى العذراء، التي ولَدَتْ المسيح نور العالم. والسيدة العذراء دائمَةُ الْبَتْوَلِيَّةِ (الْعَذْرَاءُ كُلُّ حِينٍ)، وَلَدَتْ السَّيِّدَ الْمَسِيحَ وَخَتَمَ الْبَكُورِيَّةَ مُصَانٌ بِسُرِّ فَائِقٍ وَقُدْرَةٍ عَجِيَّةٍ. تَمَّتْ خُطْبَتُهَا لِيُوسُفَ لِإِخْفَاءِ مَشْرُوعِ التَّجَسُّدِ عَنِ الشَّيْطَانِ، لَكِي لا يُفْسِدَ التَّدْبِيرُ الْإِلَهِيُّ لِفَدَاءِ الْإِنْسَانِ.

**وَمَا يَثْبِتُ دَوَامُ بَتْوَلِيَّتِهَا :**

١- **مَا تَنْبَأَ بِهِ حَزَقِيَّاً :**

"هَذَا الْبَابُ يَكُونُ مُغْلَقًا، لَا يُفْتَحُ وَلَا يَدْخُلُ مِنْهُ إِنْسَانٌ، لَأَنَّ الْرَّبَّ إِلَهَ إِسْرَائِيلَ دَخَلَ مِنْهُ فَيَكُونُ مُغْلَقًا" (حز ٤٤: ٢).

٢- **قُولُ اشْعِيَّاءُ :**

"هَا الْعَذْرَاءُ تَحْبَلُ وَتَلِدُ ابْنًا وَتَدْعُو اسْمَهُ عَمَانُوئِيلَ" (إش ٧: ١٤).

٣- **لَأَنَّ السَّيِّدَةَ الْعَذْرَاءَ تَقُولُ :** "كَيْفَ يَكُونُ هَذَا وَأَنَا لَسْتُ أَعْرِفُ رَجَالًا؟" (لو ١: ٣٤) ... فَلَوْ كَانَ فِي نِيَّتِهَا أَنْ تَنْزُوْجَ لِفَسْرَتِ الْأَمْرِ إِنْهَا بَعْدَ زِوْجَهَا سَتَجِبُ هَذَا الْمُولُودَ.

٤- **لَأَنَّ السَّيِّدَ الْمَسِيحَ عَلَى الصَّلِيبِ عَهَدَ بِهَا إِلَى يُوحَنَّا الْحَبِيبِ، فَلَوْ أَنَّهَا تَزَوَّجَتْ لَكَانَ أُولَادُهَا أَحَقُّ بِرِعَايَتِهَا مِنْ يُوحَنَّا.**

٥- **لَأَنَّ الَّتِي تَشْرُفَتْ أَنْ تُدْعَى أُمًا لَابْنِ اللَّهِ لَا يَلِيقُ أَنْ تَصِيرَ أُمًا لِإِنْسَانٍ آخَرَ، وَإِلَّا كَانَ قَدْ سُجِّلَ عَنْهَا ذَلِكَ الْمُؤْرِخُونَ الْأُولَوْنَ، الَّذِينَ عَاصَرُوا الْأَحْدَاثِ.**  
مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ دُعِيَتِ السَّيِّدَةُ الْعَذْرَاءُ "وَالْمَدْعَةُ إِلَهِهِ" وَ"أُمُّ الْمُخْلَصِ" وَ"أُمُّ النُّورِ" وَ"أُمُّ الْرَّبِّ"، تَقُولُ لَهَا أَلِيَّصَابَاتُ: "فَمِنْ أَيْنَ لِي هَذَا أَنْ تَأْتِي أُمُّ رَبِّي إِلَيَّ؟" (لو ١: ٤٣).

## س: هل يضاد التجسد الطبع الإلهي؟

يتساءل البعض كيف يصبح الله غير المحدود إنساناً محدوداً، كأنما يظنون أننا نعتقد بأن الله استحال إلى إنسان!! والحقيقة أن الله تجلّى بصورة منظورة بين الناس، دون أن يتغير أو يتحول عن جوهره غير المحدود، وليس شيء غير ممكن لدى الله. وقدر الله من التجسد إبراز محبته ورحمته للإنسان، إشفاقاً عليه من الملائكة الأبدى الذي يتضرر، ووفاءً للعدل الإلهي.

## وهكذا تبدو الأسباب الموجبة للتجسد:

- ١ - لتبصير الجنس البشري من الخطية الجدّية والفعالية.
- ٢ - لمعرفة ما هي الخطية وما يتطلبه غفرانها وفاءً للعدل الإلهي.
- ٣ - لإظهار عمق الحب الإلهي للإنسان الضعيف.
- ٤ - لتمجيد الرحمة الإلهية التي دربت خلاص الإنسان.
- ٥ - لحصول الإنسان على النعم والبركات الإلهية كنعم الأسرار وغيرها.

## وَصَلَبَ عَنَّا عَلَى عَهْدِ بِيَلَاطْسِ الْبُنْطِيِّ، وَتَأْلَمَ وَقُبْرٌ

بعد أن أتمَّ الرب يسوع خدمته الجهارية، طالب رؤساء الكهنة بصلبه، واحتمل عنا الموت، موت الصليب.

## س: لماذا اقتضت الحكمة الإلهية أن يُصلب المسيح؟

- ١ - لأنَّ الناموس لعن كل منْ عُلِقَ على خشبة فيقول الرسول: "المسيح افتقدا منْ لعنة الناموس، إذ صار لعنةً لأجلنا، لأنَّهُ مكتوبٌ: ملعونٌ كُلُّ منْ عُلِقَ على خشبةٍ" (غل ١٣:٣).

٢ - ولكي تأتي الحياة من حيث صدر الموت، فقد سقط الإنسان بسبب ثمرة شجرة معرفة الخير والشر، فصار خلاصن الإنسان إذ سُمِّرَ المسيح على خشبة الصليب. على أنه بعد الصليب، بدل أن كان لعنة صار فخرًا للمؤمنين "أَمَّا مِنْ جهتي، فحاشا لِي أَنْ أَفْتَخِرُ إِلَّا بِصَلَبٍ رَبِّنَا يَسُوعَ الْمَسِيحَ" (غل ٦:١٤).

إذ كان المسيح على الصليب قد شق حجاب الهيكل إلى اثنين، من فوق إلى أسفل، إشارة إلى زوال العداوة بين الله والإنسان، ونقض الحاجز المتوسط. وإذا وقع الموت على الناسوت، أسلم الروح، ومع ذلك كان الجسد مُتَحَدًا باللَّاهُوت، لذلك فحينما طعنه الجندي بالحربة، سال من جنبه دم وماء، إشارة إلى قيامته العتيدة. ولذلك لم يُعَيِّنْ جسده فسادًا، إذ انفصلت روحه من جسده، أمَّا لاهوته فلم ينفصل قط، لا من روحه ولا من جسده.

ومع إيماننا أن اللَّاهُوت مُنْزَهٌ عن كل ألم وموت، إلا إننا لا نستطيع أن نقول بأن الآلام وقعت على الناسوت فقط ... بل على الناسوت المُتَحَد باللَّاهُوت ... على الإله المُتَائِس ... وهذا هو السر الذي جعل موت المسيح على الصليب كفاية للتکفير عن خطايا البشر، في كل زمان ومكان. الوحدة القائمة بين اللَّاهُوت والناسوت، والتي لا يتعريها انفصال دائمًا وأبدًا، جعلت فديته غير محدودة القيمة. ومن أجل كمال الوحدة بين اللَّاهُوت والناسوت، نرى كلمة الله في الإنجيل المُقدَّس تنسب ما لللَّاهُوت للناسوت، وما للناسوت لللَّاهُوت، دون تفرقة بين أعمال اللَّاهُوت وأعمال الناسوت. مثال ذلك:

﴿ هَكُذا أَحَبَّ اللَّهُ الْعَالَمَ حَتَّى يَذَلَّ أَبْنَهُ الْوَحِيدَ، لَكِي لَا يَهْلِكَ كُلُّ مَنْ يُؤْمِنُ بِهِ، بَلْ تَكُونُ لَهُ الْحَيَاةُ الْأَبَدِيَّةُ ﴾ (يو ٣:١٦).

﴿ احْتَرِزُوا إِذَا لَأْنفُسِكُمْ وَلِجَمِيعِ الرَّعَيَّةِ الَّتِي أَقَامَكُمُ الرُّوحُ الْقُدُّسُ فِيهَا أَسَافِفَةٌ، لِتَرْعُوْا كِنِيسَةَ اللَّهِ الَّتِي اقْتَنَاهَا بِدَمِهِ ﴾ (أع ٢٠:٢٨).

﴿ أَنَا هُوَ الْأَوَّلُ وَالآخِرُ، وَالحَيُّ. وَكُنْتُ مَيْتًا، وَهَا أَنَا حَيٌّ إِلَى أَبْدِ الْأَبَدِينَ! ﴾ (رؤ ١٧:١).

- ❖ "قَالَ لَهُمْ يَسُوعُ: الْحَقُّ الْحَقُّ أَقُولُ لَكُمْ: قَبْلَ أَنْ يَكُونَ إِبْرَاهِيمُ أَنَا كَائِنٌ" (يو ٨: ٥٨).
- ❖ "الَّتِي لَمْ يَعْلَمْهَا أَحَدٌ مِّنْ عُظَمَاءِ هَذَا الدَّهْرِ، لَأَنْ لَوْ عَرَفُوا لَمَا صَلَبُوا رَبَّ الْمَجْدِ" (أك ٢: ٨).
- ❖ "يَسُوعُ الْمَسِيحُ هُوَ هُوَ أَمْسًاً وَالْيَوْمَ وَإِلَى الأَبَدِ" (عب ١٣: ٨).
- ❖ "الَّذِي نَزَّلَ هُوَ الَّذِي صَعَدَ أَيْضًا فَوْقَ جَمِيعِ السَّمَاوَاتِ، لَكِي يَمَلِّأَ الْكُلَّ" (أف ٤: ١٠).

### طوعية موت المسيح :

كل البشر يموتون نتيجة حتمية للحياة الخاطئة التي يحيونها، " لأنَّ أُجْرَةَ الْخَطِيَّةِ هِيَ مَوْتٌ" (رو ٦: ٢٣). أمَّا السيد المسيح، الذي لم يعرف خطية، فلم يكن للموت سُلطان عليه فقد تقدَّم للموت طوعية و اختياراً و دليل ذلك:

١ - إنْبَأُهُ بِمَا سَيَحْدُثُ لَهُ مِنْ تَسْلِيمٍ وَصَلْبٍ وَقِيَامَةٍ، إِذْ قَالَ لِلتَّلَامِيدِ أَكْثَرُ مِنْ مَرَّةٍ، أَنَّ ابْنَ إِنْسَانٍ سُوفَ يُسْلِمُ لِأَيْدِي رُؤْسَاءِ الْكَهْنَةِ وَيُصْلَبُ، وَفِي الْيَوْمِ الْثَالِثِ يَقُولُ.

٢ - إِخْبَارِ التَّلَامِيدِ أَنَّ وَاحِدًا مِنْهُمْ سَيُسْلِمُهُ، فَأَفْصَحَ عَنْ عِلْمِهِ بِمَا يَقُولُ بِهِ أَحَدُ التَّلَامِيدِ. وَعِنْدَمَا قَالَ لَهُ يَهُوْذَا هَلْ أَنَا يَسِيدٌ؟ قَالَ لَهُ: أَنْتَ قُلْتَ.

٣ - عِنْدَمَا أُقْبِلَ إِلَيْهِ يَهُوْذَا لِيُقْبِلَهُ" فَقَالَ لَهُ يَسُوعُ: يَا يَهُوْذَا، أَبْقُبْلَةً تُسْلِمُ ابْنَ إِنْسَانٍ؟" (لو ٢٢: ٤٨)، فَكَشَفَ بِذَلِكَ إِنَّهُ لَمْ يَنْخُدِعْ بِالْقُبْلَةِ الرَّائِفَةِ، بَلْ عَلِمَ مَا يَضْمِرُهُ يَهُوْذَا بِقُبْلَتِهِ.

٤ - عِنْدَمَا قَالَ لِلْجَمِيعِ: "مَنْ تَطْلُبُونَ؟" وَقَالُوا: "يَسُوعُ النَّاصِرِيُّ" قَالَ لَهُمْ: "أَنَا هُوَ" .. فَلِمَّا قَالَ لَهُمْ: إِنِّي أَنَا هُوَ، رَجَعُوا إِلَى الْوَرَاءِ وَسَقَطُوا عَلَى الْأَرْضِ" (يو ٥: ٦، ١٨). فَلَوْ قَصْدَ السَّيِّدِ الْمَسِيحَ أَنْ يَهُرِبَ لِكَانَ أَمَامَهُ فَرْصَةً لِذَلِكَ لَكِنَّهُ لِلْفَدَاءِ

جاء إلى العالم. على أن هناك من يحاول أن يَدَعِي بأنه عندما سقط الجندي على الأرض، رُفع السيد المسيح إلى السماء، فلماً قاماً وجدوا أمامهم يهودا الإسخريوطى وشَبَهْ لهم أنه المسيح، وقبضوا عليه وأجرموا فيه الصليب، بدلاً من المسيح. على أنَّ

١ - لم تكن شخصية السيد المسيح مجهرة لدى أحد من رؤساء اليهود أو عامة الشعب. فليس من السَّهْل أن يَنْخدِع في الجميع، دون أن يتواجد أحد يُمْيِّز بين صورة السيد المسيح وصورة يهودا الإسخريوطى. وهب أن الأمر اخْتَلَطَ على الكهنة والشعب، فليس معقولاً أن يختلط على الرسل وعلى السيدة العذراء، التي تابعته مع يوحنا وأمضت فترة تحت الصليب .. وإذا كان الذي صُلِّبَ هو يهودا، فلماذا لم يكشف سره؟ ويدافع عن شخصه؟ ولمصلحة من احتفاظه بهذا السر الذي يَنْخدِع به الجميع؟ ... كذلك كيف يَخْدِع الله العالم فيصلب يهودا بدلاً من المسيح دون أن يَعْرِفَ أحد؟

٢ - إذا كان الذي صُلِّبَ غير المسيح، فما معنى هذا السواد الذي جَلَّ الطبيعة من الساعة السادسة إلى الساعة التاسعة والزلزلة وانشقاق حجاب الهيكل، والصخور التي تشققت، والقبور التي تفَتَّحت؟!

٣ - إذا كان المصلوب هو يهودا، فمن هو الذي رَدَ الفضة لرؤساء الكهنة، واشتروا به حقل الفخاري، مقبرة الغرباء؟ ومن هو الشخص الذي شنق نفسه ثم سقط على الأرض فانسكت أحشاؤه كلها؟ والذي أُجْرِيَ تَحْقِيقاً حُكُومياً فيه، وثبت منه أن يهودا قد انتحر؟

٤ - فوق كل هذا إذا كان الذي صُلِّبَ هو يهودا، فهل هو الذي قام، وكان يَظْهُرُ للتلاميذ مُدَعِّياً أنه المسيح؟ هذا نجد غير المؤمنين يُنْكِرُونَ قيامة المسيح رغم الأدلة الكثيرة على ثبوتها. إن عبارة (ما صلبوه وما قتلواه ولكن شَبَهْ لهم) التي وردت في كتابهم، معناها ما صلبه اليهود وما قتله اليهود، ولكن تراوى لهم ذلك وهذا عين الاعتقاد المسيحي، أن المسيح صُلِّبَ يارادته ولكن اليهود صُورَ لهم قد تغلبوا عليه.

## قام من الأموات في اليوم الثالث كما في الكتب

إنَّ موت المسيح الحقيقي قبل دفنه، قد ثبت أكيداً لدى خصومه، الذين ختموا القبر، لئلا يخفيه التلاميذ ويقولوا أنه قد قام. وثبت كذلك لدى التلاميذ، الذين كان موتهم لديهم أصعب أمر، جعلهم لا يُصدّقون بسهولة أمر قيامته. وبعد شهادات مُتكرّرة، إذ وقف في وسطهم، ظنوه خيالاً. وأخبار البشيرين المتعلقة بالقيامة، خالية من التخيّلات التي تتحدّث عنه، كيف عاود الحياة، أو كيف خرج من القبر، ولكنها تقتصر على الأمور الواقعية، التي امتحنّتها الحواس، وتحقّقوا منها وصَدَّقوها.

لو لم يكن الرُّسُل قد اقتنعوا تماماً بأمر قيامته، ما كان لهم أن ينادوا بها، ويُقدّموا أنفسهم للموت شهادة بأن المسيح مات وقام، ومن يؤمن به ينال الحياة الأبدية. فالقبر الفارغ، والأكفان المُرْتَبَة دون تشويش وظهوراته المُتكرّرة، لمريم الجدليّة والمربيّات ولُبْطَرُس وللتميذِي عمواس، وللرُّسُل دون توما، وللرُّسُل وتوما معهم، ولسبعة من الرُّسُل عند بحيرة طبرية، ولأكثر من ٥٠٠ آخِر معاً، وليعقوب، وللتلاميذ عند الصعود، وآخر الكل لشاول الطرسوسي، كل ذلك يثبت حقيقة القيامة.

﴿ تدقيق التلاميذ في قبول أخبار القيامة، تجعلنا نحكم بأن الرُّسُل ما كانوا مخدوعين أو موهومين. ﴾

﴿ المعجزات التي كانوا يجرونها، تُثبت يقيناً أنهم لم يكونوا كاذبين أو مُضلّلين. وانتشار المسيحية بسرعة مُذهلة، رغم مقاومات اليهود والوثنيين، تثبت أن الرُّسُل ما كانوا ينادون بغير الحق ... ولم يقبل الناس دعوة الإيمان إذ ذاك تحت إغراء مادي أو هديد، بل تحت إقناع سماوي بحث. ﴾

## لَهُذَا تُعْتَبَرْ قِيَامَةُ الْمَسِيحِ مِنْ بَيْنِ الْأَمْوَاتِ :

---

- ١- برهان صدق الدعوة المسيحية.
- ٢- إثبات قوي لقيامتنا الأبدية:
  - ❖ "فَإِنَّهُ إِذَا مَوَتُ بِإِنْسَانٍ، بِإِنْسَانٍ أَيْضًا قِيَامَةُ الْأَمْوَاتِ. لَا إِنَّهُ كَمَا فِي آدَمَ يَمُوتُ الْجَمِيعُ، هَكَذَا فِي الْمَسِيحِ سَيُحْيِي الْجَمِيعَ" (أَكُو ١٥: ٢١-٢٢).
  - ❖ "مُبَارَكُ اللَّهُ أَبُورَبَّنَا يَسُوعُ الْمَسِيحُ، الَّذِي حَسَبَ رَحْمَتِهِ الْكَثِيرَةَ وَلَدَنَا ثَانِيَةً لِرَجَاءِ حَيٍّ، بِقِيَامَةِ يَسُوعَ الْمَسِيحِ مِنَ الْأَمْوَاتِ، لِمِيراثٍ لَا يَقْنَى وَلَا يَتَدَنَّسُ وَلَا يَضْمَحِلُّ، مَحْفُوظٌ فِي السَّمَوَاتِ لِأَجْلِكُمْ" (ابط ٤: ٣-٤).
  - ❖ "فَإِنَّ سِيرَتَنَا نَحْنُ هُنَّ فِي السَّمَوَاتِ، الَّتِي مِنْهَا أَيْضًا نَنْتَظِرُ مُحَلَّصًا هُوَ الرَّبُّ يَسُوعُ الْمَسِيحُ، الَّذِي سَيُغَيِّرُ شَكْلَ جَسَدٍ تَوَاصُّلُنَا لِيَكُونَ عَلَى صُورَةِ جَسَدٍ مَجْدِيٍّ، بِحَسَبِ عَمَلِ اسْتِطَاعَتِهِ أَنْ يُخْضِعَ لِنَفْسِهِ كُلَّ شَيْءٍ" (فِي ٢٠: ٣-٢١).
- ٣- ضمان التمتع بالبركات السماوية.
- ٤- كشفت قيامة السيد المسيح عن معنى موته بالصلب، والذي صارت لنا به نعمة التبرير من الخطية الخديبة "مُتَبَرِّرِينَ مَجَانًا بِنَعْمَتِهِ بِالْفَدَاءِ الَّذِي يَسُوعُ الْمَسِيحُ" (رو ٣: ٢٤)، ونعمه التبنيي وحق الميراث الأبدية.
- ٥- أظهرت قيامة المسيح أنه هو الإله الحي الأزلي الذي لا يموت، فقد كسر شوكة الموت، بل أبطل الموت وأنوار الحياة والخلود.

## وَقَدْ أَبْقَى الرَّبُّ يَسُوعُ جَرْوَحَهُ ظَاهِرَةً فِي جَسَدِهِ الْمُقَامِ :

---

- ١- كدليل على حقيقة شخصه كما أوضح ذلك لـ توما "ثُمَّ قَالَ لِتُوْمَا: هَاتِ إِصْبَعَكَ إِلَى هُنَا وَأَبْصِرْ يَدَيَّ، وَهَاتِ يَدَكَ وَضَعْهَا فِي جَنْبِي، وَلَا تَكُنْ غَيْرَ مُؤْمِنٍ بِلِ مُؤْمِنًا" (يو ٢٠: ٢٧).

٢- ليخرى بجروحه الأشرار يوم الدينونة "هودا يأتي مع السّحاب، وستُنَظَّرُهُ كُلُّ عَيْنٍ، والذين طَغَوْهُ، وينوحُ عليه جميع قبائل الأرض. نعم آمين" (رؤ ٢١: ٢).

٣- لكي تكون علامة ظاهرة، تقوم على أساسها شفاعته الكفارية من أجل الخطأ، الرّاجعين بالتوبة يفيض عليهم الآب نعمة الغفران والرضا.

٤- وجروح المسيح لا تعيب جسده الروحاني فقد دعا المسيح صلبه تمجيداً.

ماذا لو لم يكن المسيح قد قام؟

١- ما كانت مسيحية ... كان الرّسُّل قد عادوا إلى أعمالهم الأولى، وانتهت الأمور إلى هذا الوضع فلماً قام المسيح:

أ- أضفى على الصليب مفهومه الجديـد، أنه فداء للبشرية وقوة الله للخلاص.

ب- بدأ الرسل يواصلون رسالتهم من جديد، وينادون للناس بالإيمان باليسـيح واهب الحياة.

ـ ٢- لو لم يكن المسيح قد قام لوقعنا في سلسلة متناقضات:

أ- كيف يمكن التوفيق بين نبوـات الكتاب عن القيـامة وـعدم قيـامـته؟

ب- كيف يمكن التوفيق بين نبوـة السيد المسيح عن قيـامـته وـعدم قيـامـته؟

ج- كيف يمكن التوفيق بين ظهورات المسيح الكثـيرـة وـعدم قيـامـته؟

أين الجـسـد؟ وـمن سـرقـه؟ وـلـمـاـذا تـرـكـ الـلـصـ الأـكـفـانـ؟ وـمـنـ الـذـيـ كانـ يـظـهـرـ للـتـلـامـيـذـ وـكـيـفـ؟!

إن الإيمان بالقيـامة أيسـر قـبـولاً للـعـقـلـ السـلـيمـ والـقـلـبـ الـمـلـخصـ منـ إـنـكـارـهـ.

## وَصَدَ إِلَى السَّمَوَاتِ وَجَلَسَ عَنْ يَمِينِ أَبِيهِ

بعد أربعين يوماً من القيامة صعد إلى السماء، إذ أخرج الرب يسوع التلاميذ خارجاً إلى بيت عنيا، ورفع يديه، وباركهم، وفيما هو يُبَارِكُهم " ارفع وهم ينظرون. وأخذتُه سحابةً عن أعينِهِمْ " (أع ١: ٩).

### صعد المسيح إلى السموات :

- ١- لأنَّه أَصَلًا مِنَ السَّمَاءِ، فَبَعْدَ أَنْ أَدْدَى دُورَهُ الْفَدَائِيِّ لَمْ يَعُدْ يَلِيقَ بِجَسَدِهِ الْمُجَدَّدِ  
بَعْدَ الْقِيَامَةِ أَنْ يَقْرَبَ إِلَى الْأَرْضِ ...
- ٢- لَكِي يَبْشِّرَ أَنْ مُلْكُتَهُ لَيْسَ مِنْ هَذَا الْعَالَمِ، فَصَعَدَ لِيَجْلِسَ عَلَى عَرْشِ مَجْدِهِ،  
وَبِيَدِهِ مَلْكُوَتِهِ الرُّوحِيِّ بِحَلْوِ الرُّوحِ الْقَدِيسِ عَلَى التَّلَامِيذِ يَوْمَ الْخَمْسِينِ ...
- ٣- لَكِي يُمارِسَ عَمَلَهُ الشَّفَاعِيِّ الْكَفَارِيِّ عَنْ يَمِينِ أَبِيهِ " لَأَنَّ الْمَسِيحَ لَمْ  
يَدْخُلْ إِلَى أَقْدَاسِ مَصْنُوعَةٍ بِيَدِ أَشْبَاهِ الْحَقِيقَةِ، بَلْ إِلَى السَّمَاءِ عَيْنِهَا، لِيَظْهُرَ  
الآنَ أَمَامَ وَجْهِ اللَّهِ لِأَجْلِنَا " (عَبْ ٩: ٢٤).
- ٤- لَكِي تَكُونَ قُلُوبُنَا وَعُقُولُنَا مُتَعَلِّقَةً بِالسَّمَاءِ، حِيثُ فَادِينَا الْمُحَبُّ مُسْتَقْرِرٌ هُنَاكَ  
" فَإِنَّ سَيِّرَتْنَا نَحْنُ هِيَ فِي السَّمَوَاتِ، الَّتِي مِنْهَا أَيْضًا نُسْتَظِرُ مُخَلِّصًا هُوَ الْرَّبُّ  
يُسَوِّعُ الْمَسِيحَ " (فِي ٣: ٢٠).

❖ نزلت روح المسيح - حين افترقت من الجسد على الصليب - إلى أقسام الأرض السُّفْلَى، إلى الجحيم، وسبت أرواح المؤمنين على الرجاء في العهد القديم، ونقلتهم من الجحيم إلى الفردوس، مقرَّ أرواح المؤمنين في العهد الجديد. هذا يقول الرسول: " إِذْ صَدَدَ إِلَى الْعَلَاءِ، سَبَّيْ سَبِيًّا، وَأَعْطَى النَّاسَ عَطَايَا. وَأَمَّا أَنَّهُ صَدَدَ،

فما هو إلا أنه نزل أيضاً وأولاً إلى أقسام الأرض السُّفلى، الذي نزل هو الذي صعد أيضاً فوق جميع السَّمَاوَاتِ، لكي يَمْلأُ الْكُلَّ" (أف ٤: ٨). والجلوس عن يمين الآب، يعني أن ناسوت المسيح في أسمى مكانة في السماء، عبر عنها بيمين الآب "الذي، وهو بهاء مَجْدِه، ورَسْمُ جَوَهْرِهِ، وحَامِلُ كُلَّ الأشياء بكلمة قُدْرَتِهِ، بَعْدَ مَا صَنَعَ بِنَفْسِهِ تَطْهِيرًا لِخَطَايَا نَا، جَلَسَ فِي يَمِينِ الْعَظَمَةِ فِي الْأَعْلَى" (عب ١: ٣).

## وأيضاً يأتي في مجده ليدين الأحياء والأموات

### مجيء المسيح الثاني حقيقة :

- ١- أشارت إليها أقوال الأنبياء في العهد القديم: "وَتَهَرَّبُونَ كَمَا هَرَبْتُمْ مِنَ الزَّلَزَلِ فِي أَيَّامِ عُزِّيْزاً مِلِكِ يَهُوْدَا. وَيَأْتِي الرَّبُّ إِلَهِي وَجَمِيعُ الْقَدِيسِينَ مَعَكَ" (زك ١٤: ٥).
- ٢- أشار إليه السيد المسيح للتلاميذ: "وَإِنْ مَضَيْتُ وَأَعْدَدْتُ لَكُمْ مَكَانًا أَتَى أَيْضًا وَأَخْذَكُمْ إِلَيَّ، حَتَّى حَيْثُ أَكُونُ أَكُونُ أَنَا تَكُونُونَ أَنْتُمْ أَيْضًا" (يو ٣: ١٤)، وقال أيضاً: "إِنَّ ابْنَ إِنْسَانٍ سُوفَ يَأْتِي فِي مَجْدِ أَيْهِ مَعَ مَلَائِكَتِهِ، وَحِينَئِذٍ يُجْزِي كُلَّ وَاحِدٍ حَسَبَ عَمَلِهِ" (مت ١٦: ٢٢).
- ٣- أشار إليها الرسول في كرازهم: "وَقَالَا: أَيُّهَا الرَّجَالُ الْجَلِيلُوْنَ، مَا بِالْكُمْ وَاقِفِينَ تَنْظَرُونَ إِلَى السَّمَاءِ؟ إِنَّ يَسُوعَ هَذَا الَّذِي ارْتَفَعَ عَنْكُمْ إِلَى السَّمَاءِ سَيَأْتِي هَكَذَا كَمَا رَأَيْتُمُوهُ مُنْطَلِقاً إِلَى السَّمَاءِ" (أع ١١: ١).

- ♦ "وَتَبَأَّ عَنْ هَوْلَاءِ أَيْضًا أَخْنُوخُ السَّابُّعُ مِنْ آدَمَ قَائِلًا: هَوْذَا قَدْ جَاءَ الرَّبُّ فِي رَبَوَاتٍ قَدِيسِيَّهِ" (يهودا ١: ١٤).
- ♦ "لَأَنَّ الرَّبَّ نَفْسَهُ بَهْتَافٍ، بِصَوْتِ رَئِيسِ مَلَائِكَةٍ وَبِوَقْتِ اللَّهِ، سَوْفَ يَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَمْوَاتِ فِي الْمَسِيحِ سَيَقُومُونَ أَوَّلًا" (اتس ٤: ١٦).
- ♦ "هَوْذَا يَأْتِي مَعَ السَّحَابِ، وَسَتَنْظُرُهُ كُلُّ عَيْنٍ، وَالَّذِينَ طَعَنُوهُ، وَيَنْوَحُ عَلَيْهِ جَمِيعُ قَبَائِلِ الْأَرْضِ. نَعَمْ آمِينْ" (رؤا ١: ٢٧).

## الأحداث التي تسبق مجيء المسيح الثاني:

- ١- تَغْيِيرات سِيَاسِيَّةٍ فِي الْحَرُوبِ، وَاقْصَادِيَّةٍ فِي الْمَجَاعَاتِ، وَصَحِيَّةٍ فِي الْأَوْيَةِ، وَطَبَيْعِيَّةٍ فِي الْزَّلَازِلِ، وَاجْتِمَاعِيَّةٍ بِرُودِ الْخَبَةِ، وَالْأَرْتَدَادِ بِكُثْرَةِ الْبَدْعِ وَالْأَضَالَاتِ "حَيْنَئِذٍ يَعْتَرُ كَثِيرُونَ وَيُسْلِمُونَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا وَيُغَضِّبُونَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا". وَيَقُولُ أَنْبِيَاءُ كَذَبَةُ كَثِيرُونَ وَيُضْلِلُونَ كَثِيرَيْنَ. وَلَكَثْرَةِ الْإِثْمِ تَبُرُّدُ مَحَبَّةُ الْكَثِيرَيْنِ" (مت ٢٤: ١٠ - ٢٤).
- ٢- انتشار الإنجيل فِي كُلِّ الْعَالَمِ "وَيُكْرَزُ بِشَارَةُ الْمَلْكُوتِ هَذِهِ فِي كُلِّ الْمَسْكُونَةِ شَهَادَةً لِجَمِيعِ الْأَمَمِ. ثُمَّ يَأْتِي الْمُنْتَهَى" (مت ٢٤: ١٤).
- ٣- عودة جماعية لليهود لليهود للديانة المسيحية، وانضمامهم لشعب الله ويتم قول الرسول: "وَهَكُذا سَيَخْلُصُ جَمِيعُ إِسْرَائِيلَ" (رو ١١: ٢٦). وَتَسْمَى كَذَلِكَ نُوبَةُ هُوشَعَ: "لَأَنَّ بْنَيِ إِسْرَائِيلَ سَيَقْعُدُونَ أَيَّامًا كَثِيرَةً بِلَا مَلِكٍ، وَبِلَا رَئِيسٍ، وَبِلَا ذِي حَجَةٍ، وَبِلَا تِمَاثِيلٍ، وَبِلَا أَفْوَدٍ وَتَرَافِيمَ. بَعْدَ ذَلِكَ يَعُودُ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَيَطْلُبُونَ الرَّبَّ إِلَيْهِمْ وَدَادِ مَلَكِهِمْ، وَيَفْرَغُونَ إِلَى الرَّبِّ وَإِلَى جُودِهِ فِي آخِرِ الْأَيَّامِ" (هو ٣: ٤ - ٥).
- وَفِي ثُورَةِ غَضَبِ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ، يَجْمِعُ جَنُودُهُ وَأَتَبَاعُهُ، لِيَقِيمُ حَرْبَهُ الْأُخِيرَةَ ضَدَّ الْمَسِيحِ الَّذِي يَظْهُرُ آتِيًّا عَلَى السَّحَابِ، وَحَوْلَهِ رَبُوَاتٌ قَدِيسِيَّهُ، فَتَتَرَلُ نَارُ الْسَّمَاءِ وَتَأْكُلُهُ، وَيَقْبَضُ عَلَى الْوَحْشِ وَالشَّيْطَانِ، وَكُلِّ جَنُودِهِ، لَيُزْجِجُهُمْ فِي الْبَحِيرَةِ الْمَنْقَدَةِ بِالنَّارِ وَالْكَبْرِيَّتِ.

٤- ظهور المسيح الدجال المدعو إنسان الخطيئة ابن الهالاك "لأنه لا يأتي إن لم يأتي الارتداد أولاً، ويُستعلن إنسان الخطية، ابن الهالاك، المقاوم والمرتفع على كل ما يُدعى إليها أو معبوداً، حتى إنه يجلس في هيكل الله كإله، مُظهراً نفسه أنه إله" (٢ تس ٤: ٣). ويدعوه يوحنا الرسول ضد المسيح: "من هو الكذاب، إلا الذي يُنكر أن يَسُوع هو المَسِيح؟ هذا هو ضد المسيح، الذي يُنكر الآب والابن" (يو ٢٢: ١). كما يُدعى في سفر الرؤيا "الوحش": "ثم وَقَفَتْ عَلَى رَمْلِ الْبَحْرِ، فَرَأَيْتُ وَحْشًا طَالِعًا مِنَ الْبَحْرِ... وَالْوَحْشُ الَّذِي رَأَيْتُه كَانَ شَبْهَ نَمِرٍ... وَسَجَدُوا لِلْوَحْشِ قَاتِلِينَ: مَنْ هُوَ مِثْلُ الْوَحْشِ؟ مَنْ يَسْتَطِعُ أَنْ يُحَارِبَهُ؟" (رؤ ١٣: ١-٨).

## الأحداث التي تسبق مجيء السيد المسيح:

### ١- القيامة:

"لَا تَعْجِبُوا مِنْ هَذَا، فَإِنَّهُ تَأْتِي سَاعَةٌ فِيهَا يَسْمَعُ جَمِيعُ الَّذِينَ فِي الْقُبُورِ صَوْتَهُ، فَيَخْرُجُ الَّذِينَ فَعَلُوا الصَّالِحَاتِ إِلَى قِيَامَةِ الْحَيَاةِ، وَالَّذِينَ عَمِلُوا السَّيِّئَاتِ إِلَى قِيَامَةِ الدِّينُونَةِ" (يو ٥: ٢٨، ٢٩).

### وَسَتَتَغَيِّرُ الْأَجْسَادُ لِتَصْبِحَ عَدِيمَةُ الْفَسَادِ:

"فِي لَحْظَةٍ فِي طَرْفَةِ عَيْنٍ، عِنْدَ الْبُوقِ الْأَخِيرِ، فَإِنَّهُ سَيُبُوَّقُ، فَيُقَامُ الْأَمْوَاتُ عَدِيمِي فَسَادٍ، وَنَحْنُ نَتَغَيِّرُ" (كو ١٥: ٥٢)، وَتُصْبِحُ مُمْجَدَةً مِثْلَ جَسَدِ الْمَسِيحِ الْمُقَامِ "الَّذِي سَيُغَيِّرُ شَكْلَ جَسَدِ تَوَاضُعِنَا لِيَكُونَ عَلَى صُورَةِ جَسَدِ مَجْدِهِ، بِحَسْبِ عَمَلِ اسْتَطاعَتِهِ أَنْ يُخْضِعَ لِنَفْسِهِ كُلَّ شَيْءٍ" (في ٣: ٢١).

### ٢- الدِّينُونَةُ:

﴿قَالَ عَنْهَا دَاؤِدُ النَّبِيِّ: "وَهُوَ يَقْضِي لِلْمُسْكُونَةِ بِالْعَدْلِ. يَدِينُ الشُّعُوبَ بِالْإِسْتِقَامَةِ" (مِنْ ٩: ٨).﴾

﴿وأوضحها السيد المسيح: "فيقيم الخراف عن يمينه والجاء عن اليسار" (مت ٢٥: ٣٣).

﴿ويشير إليها بولس الرسول "لأنه لا بد أننا جميعاً نظهر أمام كرسي المسيح، لينال كل واحد ما كان بالجسد بحسب ما صنع، خيراً كان أم شرّاً" (٢٤: ٥-١٠).

﴿وكما وضع للناس أن يموتون مرّة ثم بعد ذلك الدينونة" (عب ٩: ٢٧).

﴿وأوضحها معلمنا بطرس الرسول: "الذين سوف يعطون حساباً للذي هو على استعداد أن يدين الأحياء والأموات" (بط ٤: ٥).

﴿وأوضحها يهودا الرسول: "والملائكة الذين لم يحفظوا رياستهم، بل تركوا مسكنهم حفظهم إلى دينونة اليوم العظيم بقيودٍ أبدية تحت الظلام" (يه ٦).

﴿وأوضحها سفر الرؤيا: "ورأيت الأموات صغاراً وكباراً واقفين أمام الله، وانفتحت أسفار، وانفتح سفر آخر هو سفر الحياة، ودين الأموات مما هو مكتوب في الأسفار بحسب أعمالهم" (رؤ ٢٠: ١٢).

وقد اختص الأقنيون الثاني (الابن) بالدينونة:

﴿لأن الآب لا يدين أحداً، بل قد أعطى كل الدينونة للابن" (يو ٥: ٢٢).

﴿وأوصانا أن نكرز للشعب، ونشهد بأن هذا هو المعين من الله دياناً للأحياء والأموات" (أع ١٠: ٤٢).

﴿ها أنا آتي سريعاً وأحرّتي معي لأجاري كل واحد كما يكون عمله" (رؤ ٢٢: ١٢).

﴿كما أن القديسين سيشهدون على العالم، قال معلمنا بولس الرسول: "ألسْتُم

تعلمون أن القديسين سيدينون العالم؟" (١١: ٦-٢).

في الدينونة يكشف الله:

﴿أعمال البشر: "لأن الله يحضر كل عمل إلى الدينونة، على كل حفيي

إن كان خيراً أو شرّاً" (جا ١٤: ١٢).

﴿وكلمات البشر: "ولكن أقول لكم: إن كل كلمة بطالة يتكلم بها الناس

سوف يعطون عنها حساباً يوم الدين" (مت ١٢: ٣٦).

﴿وَفَكَارَ الْبَشَرُ: "فِي الْيَوْمِ الَّذِي فِيهِ يَدِينُ اللَّهُ سَرَائِرَ النَّاسِ حَسَبَ إِنْجِيلِي يَسُوعَ الْمَسِيحَ" (رُو: ٢٦).﴾

﴿وَلَا يَصِحُّ أَنْ نَشْغُلَ نُفُوسَنَا بِالْحُكْمِ عَلَى مَصِيرِ الْآخْرِينَ الْأَبْدِيِّ "إِذَا لَا تَحْكُمُوا فِي شَيْءٍ قَبْلَ الْوَقْتِ، حَتَّى يَأْتِي الرَّبُّ الَّذِي سَيُنِيرُ خَفَايَا الظَّلَامِ وَيُظْهِرُ آرَاءَ الْقُلُوبِ. وَحِينَئِذٍ يَكُونُ الْمَدْحُ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنَ اللَّهِ" (اِكْو: ٥).﴾

﴿فَسَيُدَانُ الْبَشَرُ كُلُّ بحسبِ النُّورِ الَّذِي صَارَ إِلَيْهِ، وَبِمَقْدَارِ اسْتِثْمَارِهِ لِمَوَاهِبِهِ تُجَدِّدُ اللَّهُ ... إِيمَانُنَا بِالْمَسِيحِ يُؤْهِلُنَا لِلْدُخُولِ السَّمَاوَاتِ ... وَالْأَعْمَالُ ثُمَّ الإِيمَانُ نَتَالُ بَهَا الْأَكَالِيلُ.﴾

بدون الإيمان لا يمكن إرضاؤه، وإيمان بدون أعمال ميت، فالإيمان والأعمال أمران لازمان معاً للتمثُّل بسعادة الأبد.

### ٣- انتهاء العالم:

﴿"لَأَنِّي هَأْنَدَا خَالِقُ سَمَوَاتٍ جَدِيدَةٍ وَأَرْضًا جَدِيدَةً، فَلَا تُذْكُرُ الْأُولَى وَلَا تَخْطُرُ عَلَى بَالٍ" (إِش: ٦٥: ١٢).﴾

﴿"وَلَكِنَّا بِحَسَبِ وَعْدِهِ نَنْتَظِرُ سَمَوَاتٍ جَدِيدَةٍ، وَأَرْضًا جَدِيدَةً، يَسْكُنُ فِيهَا الْبَرُّ" (بَط: ٣: ٢٢).﴾

### واجبنا إِذَا الْمُجِيءُ الثَّانِي:

الاستعداد والسهر والتسلُّح بالأسلحة الروحية، كالصوم والصلوة والتوبه والتناول وقراءة الكتاب المقدس، والحياة الظاهرة الممتلئة حُبًّا ورحمة واتضاعاً، وخدمة الله بكلّ ما لدينا من قوى وإمكانيات وموهاب.

﴿"لَذِكْرٌ كُونُوا أَنْتُمْ أَيْضًا مُسْتَعِدِينَ، لَأَنَّهُ فِي سَاعَةٍ لَا تَظُنُّونَ يَأْتِي أَبْنَانُ الْإِنْسَانِ" (مُت: ٢٤: ٤٤).﴾

﴿"أَسْهُرُوا إِذَا وَتَضَرَّعُوا فِي كُلِّ حِينٍ، لَكِيْ تُحَسِّبُوا أَهْلًا لِلْجَاهَةِ مِنْ جَمِيعِ هَذَا الْمُزْمَعِ أَنْ يَكُونَ، وَتَقِفُوا قُدَّامَ أَبْنَانِ الْإِنْسَانِ" (لُو: ٢١: ٣٦).﴾

## الذى ليس لملكه انقضاء

لأنه هو الإله المتجسد، فهو بلاهوته أزلٍ أبدٍ، وبناسوته خالدٍ يبقى حيًّا إلى الأبد، لا نهاية لملكته.

﴿كُنْتُ أَرَى فِي رَوْيِ اللَّيْلِ إِذَا مَعَ سُحْبِ السَّمَاءِ مُثْلُ أَبْنَ إِنْسَانٍ أَتَى وَجَاءَ إِلَى الْقَدِيمِ الْأَيَّامِ، فَقَرَبَوْهُ قُدَّامَهُ، فَأَعْطَيَ سُلْطَانًا وَمَجْدًا وَمَلْكُوتًا لِتَعْبُدَ لَهُ كُلُّ الشُّعُوبِ وَالْأَمْمَ وَالْأُلْسِنَةِ، سُلْطَانُهُ سُلْطَانٌ أَبْدِيٌّ مَا لَنْ يَرُوْلَ، وَمَلْكُوتُهُ مَا لَا يَنْقَرِضُ﴾ (١٤: ٧١، ١٣: ٧٢).

﴿هَذَا يَكُونُ عَظِيمًا، وَابْنَ الْعَلِيِّ يُدْعَى، وَيُعْطِيهِ الرَّبُّ الْإِلَهُ كُرْسِيًّا دَادِدَ أَبِيهِ، وَيَمْلِكُ عَلَى بَيْتِ يَعْقُوبَ إِلَى الأَبَدِ، وَلَا يَكُونُ لِمَلِكِهِ نِهَايَةً﴾ (١: ٣٢، ٢: ٣٣). يَمْلِكُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ، يَحْفَظُهُمْ بِعِنْيَاتِهِ وَيُدْبِرُ أَمْرَهُمْ بِحُكْمِهِ، وَيَدْفَعُ عَنْهُمْ مَزَامِرَاتِ الشَّرِّ بِقُدْرَتِهِ، وَيُعَدِّهُمْ نَصِيبًا أَبْدِيًّا سَعِيدًا حَسْبَ اسْتِحْقَاقِهِ، وَوَعْدَهُ، فَنَحْنُ بِدُورِنَا يَنْبِغيَ أَنْ نَحْيَا فِي طَاعَتِهِ، وَنَخْتَلُ لِأَوْامِرِهِ، وَنُجَاهِدُ بِحَدِّ اسْمِهِ.

صدرت الطبعة الثالثة من كتاب

### رؤى الآباء والأنباء

تقديم ومراجعة صاحب الغبطة والقداست

### البابا شنوده الثالث

يکوي شرح وتفسیر ١٣٣ رؤيا من العهددين القديم وأجدد  
تأليفه امتنیع القمص عبد المسیح ثاؤفیلسون النحيلي

# البند الثالث

نعم نؤمن  
بالروح القدس  
الرب الحي  
المُبْتَدِقٌ مِّنَ الْأَبِ  
نَسْجَدُ لَهُ ونُمْجِدُهُ  
مَعَ الْأَبِ وَالْأَبْنَى  
الناطق في الأنبياء

## نعم نؤمن بالروح القدس الرب المحيي

الروح القدس أحد الأقانيم الإلهية الثلاثة، يُنسب له كل ما يختص بالله بسبب تساوي الأقانيم في جميع الصفات والكمالات الإلهية.

﴿فَقَدْ دُعِيَ اللَّهُ : إِذْ يَقُولُ بِطَرْسِ الرَّسُولِ لِحَانِيَا : "لِمَاذَا مَلَأَ الشَّيْطَانُ قَلْبَكَ لِتَكْذِبَ عَلَى الرُّوحِ الْقُدْسِ ... أَنْتَ لَمْ تَكْذِبْ عَلَى النَّاسِ بَلْ عَلَى اللَّهِ "﴾ (أع ٤: ٣-٥).

﴿وَقَدْ نُسِّبْتُ إِلَيْهِ الْخِلْقَةَ : "تُرْسِلُ رُوحَكَ فَتَخْلُقُ ، وَتُجَدِّدُ وَجْهَ الْأَرْضِ "﴾ (مز ٤: ٣٠-٤).

ويقول أياوب الصديق: "رُوحُ اللَّهِ صَنَعْنِي وَنَسَمَةُ الْقَدِيرِ أَحْيَتْنِي" (أي ٤: ٣٣).

﴿وَهُوَ الْمَوْجُودُ فِي كُلِّ مَكَانٍ : "أَيْنَ أَذْهَبْتُ مِنْ رُوحِكَ؟ وَمِنْ وَجْهِكَ أَيْنَ أَهْرُبْ؟"﴾ (مز ١٣٩: ٧).

﴿وَهُوَ الْأَزْلِيُّ الْأَبْدِيُّ : "فَكَمْ بِالْحَرَىٰ يَكُونُ دَمُ الْمَسِيحِ ، الَّذِي بِرُوحِ أَزْلِيٰ قَدَّمَ نَفْسَهُ لِلَّهِ بِلَا عَيْبٍ ، يُطَهِّرُ صُمَائِرَكُمْ مِنْ أَعْمَالٍ مَيِّتَةٍ لِتَخْدِمُوهَا اللَّهُ الْحَيُّ"﴾ (عب ٩: ١٤).

﴿وَهُوَ الْعَالَمُ بِكُلِّ شَيْءٍ : "فَأَعْلَمَهُ اللَّهُ لَنَا نَحْنُ بِرُوحِهِ . لَأَنَّ الرُّوحَ يَفْحَصُ كُلَّ شَيْءٍ حَتَّىٰ أَعْمَاقَ اللَّهِ"﴾ (كو ٢٠: ١).

﴿وَهُوَ الْمُقْرِئُ : "لَكِ يُعْطِيْكُمْ بِحَسْبِ غِنَىٰ مَجْدِهِ ، أَنْ تَتَأْيِدُوا بِالْقُوَّةِ بِرُوحِهِ فِي الْإِنْسَانِ الْبَاطِنِ"﴾ (أف ٣: ١٦).

﴿وَهُوَ الْدَّيَّانُ : "وَمَنْتَى جَاءَ ذَاكَ يُبَكِّتُ الْعَالَمَ عَلَىٰ خَطِيئَةٍ وَعَلَىٰ بِرٍّ وَعَلَىٰ دَيْنُونَةٍ"﴾ (يُو ٨: ١٦).

﴿وَهُوَ غَافِرُ الْخَطَايَا وَالَّذِي يُقْدِسُ الْمُؤْمِنِينَ : "وَهَكَذَا كَانَ أَنْاسٌ مِنْكُمْ . لِكِنْ أَغْتَسَلْتُمْ ، بَلْ تَقَدَّسْتُمْ ، بَلْ تَبَرَّرْتُمْ بِإِسْمِ الرَّبِّ يَسُوعَ وَبِرُوحِ إِلَهِنَا"﴾ (كو ٦: ١١).

♦ وهو مانح العطاء والمواهب: "فَأَنَوْاعَ مَوَاهِبَ مُوْجُودَةٌ، وَلَكِنَّ الرُّوحَ وَاحِدٌ ... وَلَكِنَّ هَذِهِ كُلُّهَا يَعْمَلُهَا الرُّوحُ الْوَاحِدُ بِعِنْدِهِ، قَاسِيًّا لِكُلِّ وَاحِدٍ بِمُفْرَدِهِ كَمَا يَشَاءُ" (أكوا ١٢: ٤١-٤٢).

♦ وهو المُعْزِي: "وَأَمَّا الْمُعْزِي، الرُّوحُ الْقُدُّسُ، الَّذِي سَيُرْسِلُهُ إِلَيْكُمْ بِإِسْمِي، فَهُوَ يُعْلَمُكُمْ كُلَّ شَيْءٍ، وَيُذَكِّرُكُمْ بِكُلِّ مَا قُلْتُهُ لَكُمْ" (يو ١٤: ٢٦).

كل هذا يثبت ألوهية الروح القدس، ومساواته للأب والابن في الصفات والكلمات مع وحدانية الجوهر.

## عمل الروح القدس:

### ١- في الطبيعة:

أنه مصدر كل حياة في الكون، باعث الحياة في الكائنات الحية جمعها، وواهب كل بركة فيها.

### ٢- في الأنبياء والرسل وخدام الله:

قاد الأنبياء في إنذار أهتم وأهمهم ما كتبوه في الأسفار المقدسة، وأنوار بصائرهم ليروا في غياب المستقبل ما سجّلوه من إشارات نبوية، خاصة بمحبي السيد المسيح في ملء الزمان أو بعض المالك والشعوب "لأنه لم تأتِ تُبُوّةٌ قطٌ بِمَسْيَهَةٍ إِنْسَانٍ، بل تَكَلَّمُ أَنَاسُ اللَّهِ الْقَدِيْسُونَ مَسْوِقِينَ مِنَ الرُّوحِ الْقُدُّسِ" (بط ٢: ٢١).

وحلَّ على السيد المسيح هيئة منظورة مثل حمامه عند عماده في نهر الأردن، على يد يوحنا المعمدان. كما حلَّ على الرَّسُولِ يَوْمَ الْخَمْسِينَ في شَكْلِ الْأَسْنَةِ مُنْقَسِّمة، كأهْمَا مِنْ نَارٍ، وَاسْتَقَرَّتْ عَلَى كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ (أع ٢: ٣). فعمل فيهم لقيادة العالم من ظلمة الضلال إلى نور الإيمان بالمسيح، ولا يزال يعمل في خدام الله يمدهم بالعون لتشييـت المؤمنين، وهداية الضالـين. كما يـعمل في الأسرار على أيديـهم، ليـوجد للـمادة المنظورة فـفاعلية روـحـية غير منظورة لـبناء المؤـمنـين.

### ٣- في المؤمنين:

أ. يرشدُهم إلى جميع الحق ويعلّمُهم ويُثبّتهم في الإيمان ويُذكّرُهم بأقوال الله: "وسيَفْعُلُونَ هذَا بِكُمْ لَأَنَّهُمْ لَمْ يَعْرِفُوا الْآبَ وَلَا عَرَفُونِي" (يو ٣: ١٦)، "وَأَمَّا الْمُعْرِّيُّ، الرُّوحُ الْقُدُّسُ، الَّذِي سَيُرْسِلُهُ الْآبُ بِاسْمِي، فَهُوَ يُعْلَمُ كُمْ كُلَّ شَيْءٍ، وَيُذكّرُكُمْ بِكُلِّ مَا قُلْتُهُ لَكُمْ" (يو ١٤: ٢٦).

ب . يشهد لأرواحهم أنهم أولاد الله ويقنعهم أن كل أعمال الله خيرهم: "الرُّوحُ نَفْسُهُ أَيْضًا يَشَهِّدُ لِأَرْوَاحِنَا أَنَّنَا أُولَادُ اللَّهِ" (رو ٨: ١٦)، "وَنَحْنُ نَعْلَمُ أَنَّ كُلَّ الْأَشْيَاءَ تَعْمَلُ مَعًا لِلْخَيْرِ لِلَّذِينَ يُحِبُّونَ اللَّهَ، الَّذِينَ هُمْ مَدْعُونَ حَسَبَ قَصْدِهِ" (رو ٨: ٢٨).

ج . يستحقّهم على التوبة والندامة إذا أخطأوا: "وَكَذِلِكَ الرُّوحُ أَيْضًا يُعِينُ صَعْفَاتِنَا، لَأَنَّنَا لَسْنًا نَعْلَمُ مَا نُصْلِي لِأَجْلِهِ كَمَا يَنْبَغِي. وَلِكِنَّ الرُّوحُ نَفْسَهُ يَشْفَعُ فِينَا بِأَنَّاتٍ لَا يُنْطَقُ بِهَا" (رو ٨: ٢٦).

د . يجدد الخاطئ التائب ويقدسه ويغير طباعه وأخلاقه وميوله، فيحبّ حياة القدس والبر، ويُجاهد ليُسْمِو إلى مستويات عالية من الكمال.

ه . يُنشّط المؤمن الضعيف ويبهه قوة للمُثابرة على الصوم والصلوة، وكافة الممارسات الروحية.

و . يعطي صبراً في الصدق، وعزاءً في الحزن، ويسطر على حياة المؤمن تماماً.

### المنبثق من الآب

هكذا عبر عنه رب الجد: "ومتى جاءَ الْمُعْرِّيُّ الَّذِي سَأَرْسِلُهُ أَنَا إِلَيْكُمْ مِّنَ الْآبِ، رُوحُ الْحَقِّ، الَّذِي مِنْ عِنْدِ الْآبِ يَبْثِقُ" (يو ١٥: ٢٦)، وهكذا سُجِّل مجمع القسطنطينية المُنعقد عام ٣٨١ م في قانون الإيمان.

لكن البابا بنديكتوس الثامن بابا روما عام ١٠١٤ م زاد لفظة والابن على هذه العبارة، وجعلها المنبثق من الآب والابن، مُبَرِّأً عمله بالقول حيث أنَّ الآب والابن واحد في الجوهر فالمُنْبِثُ من الآب مُنْبِثُ من الابن ... على أنه لا يحق لنا أن نزيد على ما عَبَرَ به الرب يسوع، وَوَرَدَ في قانون الإيمان.

واعتقادنا المستقيم في الثالوث القدس أنَّ الآب والدُّ للابن باائق للروح القدس. وأنَّ الابن مولود من الآب أزلاً، ومن الروح القدس ومن مريم العذراء زمنياً للتجسد، وأنَّ الروح القدس مُنْبِثُ من الآب أزلاً، ومرسل منه ومن الابن زمنياً (يوم الخمسين)، ليُقيِّم للاين ملكته، ويؤيِّد الرُّسُل وخدَّام الله والمؤمنين، بالقوَّة والمواهب المختلفة، لتدعيم صَرَح هذا الملكوت.

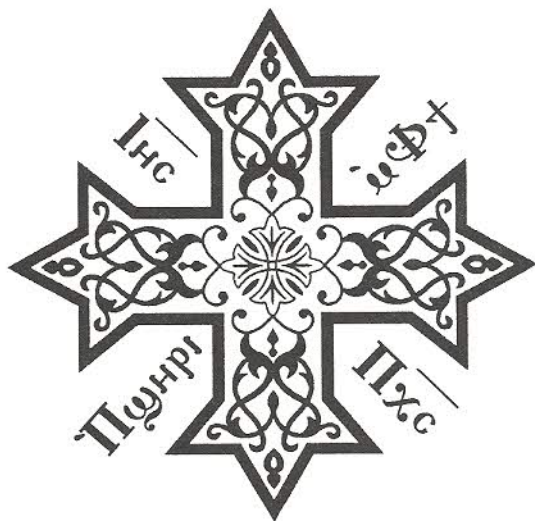
ولا سيل لتوضيح الفارق بين الولادة والانشقاق أكثر من تشبيه الأقانيم الإلهية بالشمس على إنها قرص وشعا وحرارة. الشعاع صادر من القرص، والحرارة مُنْبِثة منه، يظهر أثرها فيما تكسيه للકائنات من دفء وحيوية وقوه. مع ملاحظة الفارق في التشبيه بين الله غير المحدود وغير المحسوس والشمس المحدودة والمحسوسة.

ولا يعني انشقاق الروح القدس من الآب انفصاله عن الآب، فالاقانيم الإلهية مع تَيُّزِها تتسم بوحدانية الجوهر، إنما يعني ظهور أثره واضحأً فيما أفاضه على مخلوقاته من الحيوية، وعلى المؤمنين من النعم والبركات ... تماماً كما تصدر الفكرة من العقل وتبقى فيه في نفس الوقت.

ولقد حدَّت الطوائف البروتستانتية حدَّ الكنيسة الغربية في اعتقادها بانشقاق الروح القدس من الآب والابن.

## نَسْجَدُ لَهُ وَنُمَجِّدُهُ مَعَ الْأَبِ وَالْأَبْنَى النَّاطِقِ فِي الْأَنْبِيَاءِ

الروح القدس يستحق السجود والتمجيد لأنه الله ... والناطق في الأنبياء، لأنه كان يعلمهم بالفكرة، فيعبروا عنها بأساليبهم الخاصة، ويعصّهم من الزلل عند تدوينها "لأنه لم تأت بِنُبُوَّةٍ قط بِمَشِيَّةِ إِنْسَانٍ، بل تَكَلَّمُ أَنْاسُ اللَّهِ الْقَدِّيسُونَ مَسْوِيَّنِينَ مِنَ الرُّوحِ الْقُدُّسِ" (٢١: ١ بـ ٢).



# البند الرابع

وكنيسة

واحدة

مقدسة

جامعة

رسولية

## وِبِكِنِيسَةٍ وَاحِدَةٍ مُقدَّسَةٍ جَامِعَةٍ رَسُولِيَّةٍ

كلمة كنيسة من الأصل العربي "كنيست" واليوناني "اكليسيا"، معناها جماعة ولها ثلاثة معانٍ:

- 1 - جماعة المؤمنين الذين يربطهم الإيمان المشترك والتعليم الواحد "احترزوا إذا لأنفسكم ولجميع الرعية التي أقامكم الروح القدس فيها أسايقة لترعوا كنيسة الله التي اقتناها بدمه" (أع 20: 28).
- 2 - جماعة الرعاة الذين يدبرون شؤون المؤمنين: " وإن لم يسمع منهم فقل للكنيسة.
- 3 - وإن لم يسمع من الكنيسة فليكن عندك كالوثني أو العشار" (مت 12: 18).
- المكان الذي يجتمع فيه المؤمنون للعبادة: " لأن الله ليس إله تشوishi بل إله سلام، كما في جميع كنائس القدّيسين" (أكوس 14: 33).

### وَالْكِنِيسَةُ مُجَمَّعَتَانْ :

- أ - كنيسة مُجاهدة على الأرض.
- ب - كنيسة مُنتصرة انطلقت أرواح أفرادها إلى فردوس النعيم، وقال عنها معلمنا بولس الرسول: " وَكَنِيسَةٌ أَبْكَارٌ مَكْتُوبِينَ فِي السَّمَاوَاتِ ... " (عب 12: 23).

### وَعَلَامَاتُ الْكِنِيسَةِ أَرْبَعَةٌ :

#### ١ - وَاحِدَةٌ :

في الإيمان والرجاء، لها نظام العبادة الواحد، والأسرار الواحدة، والتعليم الواحد. ويكون المؤمنون جسد المسيح الواحد "ولست أنا بعد في العالم، وأما هؤلاء فهم في العالم، وأنا آتي إليك. أيها الآب القدس، احفظهم في اسمك الذين أعطيتني، ليكونوا واحداً كما نحن" (يو 11: 12). وقال السيد المسيح

"ولِي خِرَافٌ أَخْرُ لَيْسَتْ مِنْ هَذِهِ الْحَظِيرَةِ، يَنْبَغِي أَنْ آتِيَ بِتُلْكَ أَيْضًا فَتَسْمَعُ صَوْتِي، وَتَكُونُ رَعَيَّةً وَاحِدَةً وَرَاعِي وَاحِدًا" (يو 10: 16).

وقال بولس الرسول: "جَسَدٌ وَاحِدٌ، وَرُوحٌ وَاحِدٌ، كَمَا دُعِيْتُمْ أَيْضًا فِي رَجَاءِ دَعْوَتُكُمُ الْوَاحِدِ. رَبٌّ وَاحِدٌ، إِيمَانٌ وَاحِدٌ، مَعْمُودِيَّةٌ وَاحِدَةٌ، إِلَهٌ وَآبٌ وَاحِدٌ لِلْكُلِّ، الَّذِي عَلَى الْكُلِّ وَبِالْكُلِّ وَفِي كُلِّكُمْ" (أف 4: 4-6).

## ٢- مُقدَّسَةٌ :

في تَعَالِيمِهَا، وَفِي سُلُوكِ أَعْصَائِهَا، قَالَ عَنْهَا الرَّسُولُ بُولِسُ: "لَكِيْ يُخْضِرَهَا لِنَفْسِهِ كِنِيَّسَةٌ مَجِيدَةٌ، لَا دَنْسَ فِيهَا وَلَا غَصْنَ أُوْشِيْءُ مِنْ مَثْلِ ذَلِكَ، بَلْ تَكُونُ مُقدَّسَةً وَبِلَا عَيْبٍ" (أف 5: 22).

## ٣- جَامِعَةٌ :

لَا تَحْصُرُ فِي زَمَانٍ أَوْ مَكَانٍ، أَوْ شَعْبٍ مُعِيَّنٍ، بَلْ تَمْتَدُ رسَالَتَهَا وَدُعَوَّهَا مِنْ مَشْرِقِ الشَّمْسِ إِلَى مَغْرِبِهَا إِلَى جَمِيعِ الْأَمَمِ "فَادْهُبُوا وَتَلْمِذُوا جَمِيعَ الْأَمَمِ وَعَمَدُوهُمْ بِاسْمِ الْآبِ وَالْأَبْنِ وَالرُّوحِ الْقُدُّسِ" (مت 28: 19).

## ٤- رَسُولِيَّةٌ :

أَيْ وَضَعَ الرَّسُولُ أَسَاسَهَا وَتَعْلِيمَهَا، وَالْمَسِيحُ نَفْسُهُ "حَجَرُ الزَّاوِيَّةِ".

﴿فَأَمْدَحُكُمْ أَيُّهَا الْإِخْوَةُ عَلَى أَنْكُمْ تَذَكُّرُونِي فِي كُلِّ شَيْءٍ، وَتَحْفَظُونَ التَّعَالَيمَ كَمَا سَلَّمْتُهَا إِلَيْكُمْ﴾ (أك 2: 11).

﴿مَبْنَيَّيْنَ عَلَى أَسَاسِ الرُّسُلِ وَالْأَنْبِيَاءِ، وَيَسْوِعُ الْمَسِيحُ نَفْسُهُ حَجَرُ الزَّاوِيَّةِ﴾ (أف 2: 20).

وَتُنْدَعِي كِنِيَّسَةُ اللهِ الْوَاحِدَةِ الْمُقدَّسَةِ الْجَامِعَةِ الرَّسُولِيَّةِ، أَرْثُوذُوكْسِيَّةُ أَيْ مُسْتَقِيمَةُ الرَّأْيِ، لَأَنَّهَا تُنَادِي بِالْتَّعْلِيمِ الْمُسْتَقِيمِ الْقَائِمِ عَلَى أَسَاسِ كَلْمَةِ اللهِ وَالْتَّسْلِيمِ الرَّسُولِيِّ. وَكِنِيَّسَتَا الْقَبْطِيَّةِ وَاحِدَةٌ فِي إِيمَانِهَا، مُقدَّسَةٌ فِي تَعْلِيمَهَا، جَامِعَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَفَاصِيِّ الْأَرْضِ، كَارِوْزَهَا مَرْقُسُ الْإِنْجِيلِيُّ، أَحَدُ الرُّسُلِ السَّبْعِينِ، فَهِيَ مُسْتَوْفَةُ الْعَلَامَاتِ الْقَانُونِيَّةِ لِلْكِنِيَّسَةِ.

والكنيسة الكاثوليكية معناها الجامعة، وهو لقب أضفوه على أنفسهم، وندعوهم نحن بالخلقيدونيين نسبة إلى مجمع خلقيدونية، الذي انقسمت فيه الكنيسة إلى شرقية وغربية عام ٤٥١ م، ثم مالوا الإقرار الرئاسة العامة لبابا روما على كنيسة المسيح. أما البروتستانت فهي كلمة معناها "المُحتَجُون" لأنهم بدأوا دعوهم بالاحتجاج على قرارات بابا روما وانشقوا عن رئاسته. وكل هيئة لا تستوفي الشروط الأربع التي حددتها قانون الإيمان لا تُعتبر كنيسة.

عيوب الكنيسة الكاثوليكية أخراها في تعاليم كثيرة، وعيوب الطائف البروتستانتية إنها ليست رسولية وليس لها موحدة. والكنيسة من حيث هي شعب، لم تبدأ رسالتها يوم الخمسين، بل من آدم، ويعتبر آباء العهد القديم مؤمنين على الرجاء، أما أول من دُعى مسيحيون هم أهل أنطاكية "ودُعِيَ التلاميذ مسيحيين في أنطاكية أولاً" (أع ١١: ٢٦) ... وأول ما ذكرت كنيسة في العهد الجديد في (أع ٢: ٤٧) "وكان الرب كُلَّ يَوْمٍ يَضُمُّ إِلَى الْكَنِيَسَةِ الَّذِينَ يَخْلُصُونَ".

وقد دُعِيَتْ الْكَنِيَسَةُ :  
عروس المسيح :

﴿فَإِنَّمَا أَغَارَ عَلَيْكُمْ غَيْرَةَ اللَّهِ، لَأَنِّي خَطَبْتُكُمْ لِرَجُلٍ وَاحِدٍ، لَأُقَدِّمَ عَذْرَاءَ عَفِيفَةً لِلْمَسِيحِ﴾ (٢: ١١).  
﴿أَيُّهَا الرَّجُالُ، أَحِبُّو نِسَاءَكُمْ كَمَا أَحَبَّ الْمَسِيحُ أَيْضًا الْكَنِيَسَةَ وَأَسْلَمَ نَفْسَهُ لِأَجْلِهَا﴾ (أف ٥: ٢٥).

وَجَسَدُهُ :

﴿الَّتِي هِيَ جَسَدُهُ، مِلْءُ الَّذِي يَمْلأُ الْكُلَّ فِي الْكُلَّ﴾ (أف ١: ٢٣).  
﴿لِأَجْلِ تَكْمِيلِ الْقِدَمِيِّينَ لَعَمَلِ الْخَدْمَةِ، لِبَنْيَانِ جَسَدِ الْمَسِيحِ﴾ (أف ٤: ١٢).

وَأَعْصَاوَهُ :

﴿ وَأَمَّا أَنْتُمْ فَجَسَدُ الْمَسِيحِ، وَأَعْصَاوَهُ أَفْرَادٌ ﴾ (أك ١٢: ٢٧).

وَلَحْمَهُ وَعَظَامَهُ :

﴿ لَأَنَا أَعْصَاءُ جَسْمِهِ، مِنْ لَحْمِهِ وَمِنْ عِظَامِهِ ﴾ (أف ٥: ٣٠).

وَهُوَ رَأْسُهَا :

﴿ لَأَنَّ الرَّجُلَ هُوَ رَأْسُ الْمَرْأَةِ كَمَا أَنَّ الْمَسِيحَ أَيْضًا رَأْسُ الْكَنِيسَةِ، وَهُوَ مُخْلِصُ الْجَسَدِ ﴾ (أف ٥: ٢٣).

وَالْمَسِيحُ كَعَرِيسٍ بَذَلَ نَفْسَهُ لِيَهْبِطِ الْحَيَاةَ لِكَنِيسَتِهِ، وَيَقُولُ بِصِيَانَتِهِ وَإِعَالَتِهَا وَإِسْعَادِهَا. وَالْكَنِيسَةُ تَلْتَزِمُ كَعُرُوسًا أَنْ تَكُونَ أَمِينَةً مُطْبِعَةً مُتَفَانِيَةً، فِي خَدْمَةِ عَرِيسَهَا الْمَسِيحِ. وَالْكَنِيسَةُ مِنْ حِيثُ هِيَ رُعَاةٌ يَدْعُوُهُمُ الْمُؤْمِنُونَ آبَاءً لِأَنَّهُمْ وَاسْطَةٌ وَلَادَهُمْ رُوحًا فِي الْمُعْوِدَةِ، وَلَا نَهْمٌ يَقُولُونَ بِرِعَايَتِهِمْ وَتَقْدِيمِ الْغَذَاءِ الرُّوْحِيِّ لَهُمْ. وَيَجِبُ أَنْ يُمَارِسُوا الْوَعْظَ وَالْتَّعْلِيمَ، وَمُبَاشِرَةَ الْأَسْرَارِ، وَأَنْ يَكُونُوا قَدْوَةً لِلْمُؤْمِنِينَ، وَمُشَالَّاً حَسَنَاً أَمَانَهُمْ، أَمْنَاءً لِلْمَسِيحِ، مُدَافِعِينَ عَنِ الْإِيمَانِ حَتَّى الْمَوْتِ.

وَيَجِبُ عَلَى الرَّعِيَّةِ إِكْرَامِهِمْ، وَسَمَاعِ أَقْوَافِهِمْ، وَالْإِقْدَاءِ بِسِيرَتِهِمُ الْخَيْرَةِ، وَإِعْطَائِهِمْ مَا يَكْفِي لِمَعِيشَتِهِمْ، وَالصَّلَاةُ مِنْ أَجْلِهِمْ، لِيُعِينَهُمُ الرَّبُّ لِتَكُونَ خَدْمَتِهِمْ مَقْبُولَةً، وَلِيُعْلَمُوا بِكُلِّ مُجَاهِرَةٍ بِسِرِّ الْإِنْجِيلِ.

وَالْكَنِيسَةُ مِنْ حِيثُ هِيَ بَنَاءً تَشْكِلُ الْهِيْكِلَ وَالْفَنَاءَ :

الْهِيْكِلُ :

هُوَ الْمَكَانُ الَّذِي يُقَامُ فِيهِ الْمَذْبُحُ، حِيثُ تُقَدَّسُ الْقَرَابَيْنِ. سُمِّيَّ بِالْهِيْكِلِ لِأَنَّ فِيهِ يَحْلُّ الرَّبُّ فِي عَرْضِيِّ الْخَبْزِ وَالْخَمْرِ فَوْقَ الْمَذْبُحِ فِي سَرِّ التَّتَاوِلِ. وَقَدْ قَصَرَتْ الْقَوَانِينِ دُخُولُ الْهِيْكِلِ أَثْنَاءِ الْخَدْمَةِ الإِلَهِيَّةِ عَلَى الْكَهْنَةِ وَالشَّامِسَةِ. وَيَكُونُ الْهِيْكِلُ عَادَةً مَكْوُنًا مِنْ ثَلَاثَةِ خَوَارِسِ.

أما الفناء: فهو مكان وقوف الشعب أثناء الصلاة.  
وللكنيسة ثلاثة أبواب على مثال السماء وإشعاراً بإيماننا بالثالوث القدس،  
وإنما تقبل الخطأة من أي مكان.

### وتكون الصلاة تجاه الشرق:

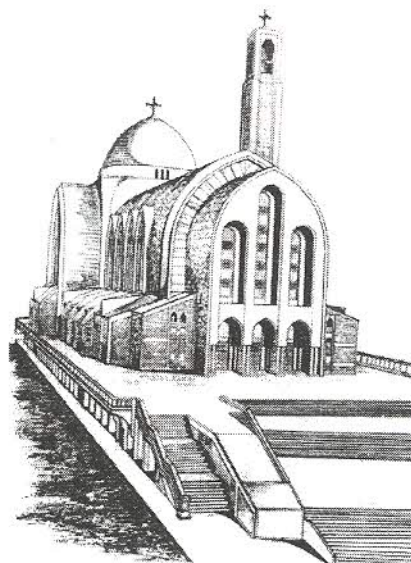
#### أ- لذكر المسيح:

"ولكم أيها المتنقون أسمى شرق شمس البر والشفاء في أجنحتها" (ملا 4: 2)، حيث طهرنا وأنار قلوبنا وشفى أمراض أرواحنا وأجسادنا.

#### ب- لذكر مجيء المسيح الثاني فستعد ونسهر:

"لأنه كما أن البرق يخرج من المشارق ويظهر إلى المغارب، هكذا يكون أيضاً مجيء ابن الإنسان" (مت 24: 22).

ج- لذكر المجروس الذين أتوا من المشرق فنكرّس قلوبنا وأموالنا بجد اسمه: "أتوا إلى البيت، ورأوا الصبي مع مريم أمّه. فخرّوا وسجدوا له. ثم فتحوا كنوزهم وقدّموا له هدايا: ذهباً ولباناً ومرأ" (مت 2: 11).



# البند الخامس

ونعترف  
بمعمودية  
واحدة  
لغفرة  
الخطايا

## ونعترف بمعمودية واحدة لغفرة الخطايا

المعمودية سر مقدس، به تولد ميلاداً ثانياً، بتغطيسنا في الماء ثلاث دفعات، باسم الآب والابن والروح القدس. أشار إليها الرب يسوع في حديثه مع نيقوديموس حين قال له: "إِنْ كَانَ أَحَدٌ لَا يُولَدُ مِنْ فَوْقٍ لَا يَقْدِرُ أَنْ يَرَى مَلْكُوتَ اللَّهِ" (يو ٣: ٣).

ولم يستطع نيقوديموس أن يفهم معنى الولادة من فوق وكيف تم فقال له الرب موضحاً: "الْحَقَّ الْحَقَّ أَقُولُ لَكَ: إِنْ كَانَ أَحَدٌ لَا يُولَدُ مِنْ الْمَاءِ وَالرُّوحِ لَا يَقْدِرُ أَنْ يَدْخُلَ مَلْكُوتَ اللَّهِ" (يو ٣: ٥).

الماء ... ماء المعمودية، والروح ... الروح القدس، الذي يحل على المعمد فيخلقه خلقاً جديداً ويتمتع بولادة روحية جديدة، ينال فيها التبرير من خطاياه الموروثة من آدم، والفعلية، ويصبح إنساناً جديداً في المسيح ابنه.

أسس الرب يسوع هذا السر قبل صعوده إلى السماء، حين قال للتلاميذ: "اذْهُبُوا وَتَلْمِذُوا جَمِيعَ الْأَمَمِ وَعَمِّدُوهُمْ بِاسْمِ الَّآبِ وَالْابْنِ وَالرُّوحِ الْقُدُّسِ" (مت ٢٨: ١٩).

والمعمودية لازمة للخلاص "مَنْ آمَنَ وَاعْتَمَدَ خَلَصَ، وَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ يُدَنَّ" (مر ١٦: ١٦)، وقد تممها الآباء الرسل، فقيل عن الذين آمنوا يوم الخمسمين: "فَقَبُلُوا كَلَامَهُ بَفَرَحٍ، وَاعْتَمَدُوا، وَانْصَمَّ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ نَحْوَ ثَلَاثَةِ آلَافِ نَفْسٍ" (أع ٤١: ٢)، وعمد فيليب الخصي الحبشي "فَأَمَرَ أَنْ تَقْفَ الْمَرْكَبَةُ، فَنَزَّلَ كَلَاهُمَا إِلَى الْمَاءِ، فَيُلْبِسُ الْخَصِيُّ، فَعَمَدَهُ" (أع ٨: ٨)، وعمد بطرس كرنيليوس وعائلته "وَأَمَرَ أَنْ يَعْتَمِدُوا بِاسْمِ الرَّبِّ" (أع ٤٨: ١٠)، وعمد بولس ليديا وأهل بيته "فَلَمَّا اعْتَمَدَتْ هِيَ وَأَهْلُ بَيْتِهَا طَلَبَتْ قَائِلَةً: إِنْ كُنْتُمْ قَدْ حَكَمْتُمْ أُنِي مُؤْمِنَةً بِالرَّبِّ، فَادْخُلُوا بَيْتِي وَامْكِثُوا. فَأَلْزَمْتُنَا" (أع ١٦: ١٥).

"فَأَخْذَهُمَا فِي تِلْكَ السَّاعَةِ مِنَ الْلَّيْلِ وَغَسَّلَهُمَا مِنَ الْجَرَاحَاتِ، وَاعْتَمَدَ فِي الْحَالِ هُوَ وَالَّذِينَ لَهُ أَجْمَعُونَ" (أع ١٦: ٣٣).

بالمعمودية نnal غُفران الخطايا لأنها الممارسة العملية للإيمان "فقال لهم بُطرس: ثُبُّوا وليَعْتَمِدُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْكُمْ عَلَى اسْمِ بَسُورِ الْمَسِيحِ لغُفرانِ الخطايا، فَتَقْبِلُوا عَطِيَّةَ الرُّوحِ الْقُدُّسِ" (أع ٢: ٣٨)، وهي باب الدخول إلى ملکوت الله بدعوهها لا يُحسب الإنسان عضواً في ملکوت المسيح، ويجب أن تُمارس بالتفطيس على مثال معمودية المسيح "فَلَمَّا اعْتَمَدَ يَسُوعَ صَعَدَ لِلْوَقْتِ مِنَ الْمَاءِ" (مت ٣: ١٦). ولأنها تشير إلى الموت والدفن مع المسيح والقيمة معه إلى حياة جديدة "مَدْفُونُينَ مَعَهُ فِي الْمَعْمُودِيَّةِ الَّتِي فِيهَا أَقْمَتُمْ أَيْضًا مَعَهُ بِإِيمَانٍ عَمَلَ اللَّهُ، الَّذِي أَقَامَهُ مِنَ الْأَمْوَاتِ" (كو ٢: ١٢).

### وَتَمَارِسُ الْمَعْمُودِيَّةَ لِلْأَطْفَالِ:

أ- لأنها حلّت محل الختان في العهد القديم، والذي كان يُجرى للطفل في اليوم الثامن من ولادته.

ب- وقد عمّد الرُّسُلُ كثيرين وأهل بيتهم مما يتحمل أن يكون بينهم أطفال.

ج- ولأنَّ السيد المسيح يقول: "دَعُوا الْأَوْلَادَ يَأْتُونَ إِلَيَّ وَلَا تَمْنَعُوهُمْ لَأَنَّهُمْ يُمْثِلُونَ هُوَلَاءَ مَلْكُوتَ السَّمَاوَاتِ" (مت ١٩: ١٤).

د- ولأنَّ بطرس الرسول يقول: "لَأَنَّ الْمُوَعَدَ هُوَ لَكُمْ وَلَا لَوَادِكُمْ" (أع ٢: ٣٩).

هـ- ولأنها تقليد رسولي تتبّه أقوال الآباء الأولين.

ولا يجوز إعادة المعمودية لأنَّ الإنسان يُولَدُ مَرَّةً واحدةً، والمسيح مات عَنَّا وقام مَرَّةً واحدةً، ومُعْلِّمُنا بولس الرسول يقول: "رَبٌّ وَاحِدٌ، إِيمَانٌ وَاحِدٌ، مَعْمُودِيَّةٌ وَاحِدَةٌ" (أف ٤: ٥).

## ومما ذُكرَ يَتَضَعُ لَنَا بِرَكَاتُ الْمُعْمُودِيَّةِ :

- ١- الولادة الثانية وتجديد الإنسان روحياً (الترير) : " لا بِأَعْمَالٍ فِي بَرٌّ عَمِلْنَا هَا نَحْنُ ، بَلْ بِمُفْتَضَى رَحْمَتِهِ خَلَّصَنَا بِعُسْلِ الْمِيلَادِ الثَّانِي وَتَجَدِيدِ الرُّوحِ الْقُدُّسِ " (تَيِّ ٣: ٥) .
- ٢- غُفران الخطايا وقبول عطية الروح القدس: " فَقَالَ لَهُمْ بُطْرَسٌ : تُوبُوا وَلَيَعْتَمِدُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْكُمْ عَلَى اسْمِ يَسُوعَ الْمَسِيحِ لِغُفْرَانِ الْخَطَّاِيَا ، فَتَقْبَلُوْا عَطِيَّةَ الرُّوحِ الْقُدُّسِ " (أعْ ٣٨: ٢) .
- ٣- الشَّبَّابِيِّ : " وَأَمَّا كُلُّ الَّذِينَ قَبْلُوهُ فَأَعْطَاهُمْ سُلْطَانًا أَنْ يَصِيرُوا أُولَادَ اللَّهِ ، أَيِّ الْمُؤْمِنُونَ بِإِسْمِهِ " (يو ١: ١٢) ، وَقَوْلُ الْمَسِيحِ لَا يَتَحَقَّقُ إِلَّا بِالْإِيمَانِ وَالْمُعْمُودِيَّةِ .  
وإذا كان الأطفال لا يدركون هذه البركات، ولا يستوعبون معنى الإيمان، فإنّا نعمّدّهم على إيمان والديهم، الذين يتعهّدون بتربيتهم في الإيمان. وليس ما يمنع أن ينال الأطفال هذه النعم، فقد امتلأ يوحنا المعمدان بالروح القدس من بطن أمّه، كما نال المفلوج المدلى من السقف الغُفران على إيمان الذين دلوه.

# البند السادس

ونتظر  
قيامة  
الأموات

## وننتظر قيامة الأموات

يمتاز الإنسان عن بقية الكائنات الحية الأخرى، أن له روحًا عاقلة خالدة، إذا فارقت الجسد أدركه الموت "تَخْرُجُ رُوحُهُ فَيَعُودُ إِلَى تُرَابِهِ". في ذلك اليوم نفسه "يُهْلِكُ أَفْكَارَهُ" (مز ٤٦: ٤). ويأخذ الجسد بالروح تقوم النفس الإنسانية التي تحس وتشعر وتدرك ما يجري حولها من مختلف الأمور "وَجَبَلَ الرَّبُّ إِلَهَ آدَمَ تُرَابًا مِّنَ الْأَرْضِ، وَنَفَخَ فِي أَنْفِهِ نَسَمَةً حَيَّةً". فصار آدمُ نَفْسًا حَيَّةً (تك ٢: ٢).

فالنفس الإنسانية غير النفس الحيوانية التي تعني الدورة الدموية فيه والتي تموت بموته. وكثيراً ما يستخدم الكتاب المقدس الروح والنفس بمعنى واحد:

﴿ لَا تَخَافُوا مِنَ الَّذِينَ يَقْتَلُونَ الْجَسَدَ وَلَكِنَّ النَّفْسَ لَا يَقْدِرُونَ أَنْ يَقْتُلُوهَا، بَلْ خَافُوا بِالْحَرَىٰ مِنَ الَّذِي يُهْلِكُ النَّفْسَ وَالْجَسَدَ كُلَّيْهِمَا فِي جَهَنَّمَ ﴾ (مت ١٠: ٢٨).

﴿ لَأَنَّهُ مَاذَا يَنْتَفِعُ الْإِنْسَانُ لَوْرَبَحَ الْعَالَمَ كُلَّهُ وَخَسَرَ نَفْسَهُ؟ ﴾ (مت ١٦: ٢٦).

﴿ بِالرُّوحِ نَعْبُدُ اللَّهَ عِبَادَةً عَقْلِيَّةً مَقْبُولَةً "اللَّهُ رُوحٌ" وَالَّذِينَ يَسْجُدُونَ

لَهُ فِي الْرُّوحِ وَالْحَقِّ يَبْغِي أَنْ يَسْجُدُوا ﴾ (يو ٤: ٢٤).

﴿ وَبِالرُّوحِ نُصَلِّيٌّ فَمَا هُوَ إِذَا؟ أَصْلَىٰ بِالرُّوحِ، وَأَصْلَىٰ بِالذَّهْنِ أَيْضًا. أُرْتَلٌ بِالرُّوحِ، وَأُرْتَلٌ بِالذَّهْنِ أَيْضًا ﴾ (أك ١٤: ١٥).

﴿ وَتَقُولُ السَّيِّدَةُ الْعَذْرَاءُ: "وَتَبَهَّجُ رُوحِي بِاللَّهِ مُخْلِصِي" (لو ١: ٤٢).

﴿ وَلِلرُّوحِ طَعَامُهَا كَمَا أَنَّ لِلْجَسَدِ طَعَامَهُ "لَأَنَّ الْجَسَدَ يَشْتَهِي ضِدَّ الرُّوحِ وَالرُّوحِ ضِدَّ الْجَسَدِ، وَهَذَا يُقَاتِمُ أَحَدَهُمَا الْآخَرَ، حَتَّىٰ تَفْعَلُونَ مَا لَا تُرِيدُونَ" (غُل ٥: ١٢).

وَالْمُؤْمِنُونَ بِفَضْلِ عَمَلِ النِّعَمَةِ، وَمُسَانَدَةِ الرُّوحِ الْقُدُّسِ، يُخْضِعُونَ الْجَسَدَ

لِإِرَادَةِ الرُّوحِ كَيْ يَسْلُكَا مَعًا سَبِيلَ الْقَدَاسَةِ وَالطَّهَارَةِ.

وَلَقَدْ مَنَحَ اللَّهُ آدَمَ نِعْمَةَ الْخَلُودِ، فَلَمَّا تَعَرَّضَ لِلسُّقُوطِ أَدْرَكَهُ الْمَوْتُ "لَأَنَّهُ

كَمَا فِي آدَمَ يَمُوتُ الْجَمِيعُ، هَكَذَا فِي الْمَسِيحِ سَيُحْيِي الْجَمِيعَ" (أك ١٥: ٢٢).

وأعاد للبشر ما قد فقدوه، وصار لهم بالإيمان الحقيقي بابن الله حياة أبدية سعيدة " وهذِه هيَ الْحَيَاةُ الْأَبْدِيَّةُ: أَنْ يَعْرِفُوكُمْ أَنْتُ إِلَهُ الْحَقِيقَىٰ وَهُدُوكُمْ وَسَوْعُ الْمَسِيحِ الَّذِي أَرْسَلْنَا " (يو ١٧: ٣).

### وعقيدة الخلود :

- أ - تُثير في نفوس البشر الاهتمام بمصيرهم الأبدي، فينصرفون عن الأهواء والشهوات، وينشغلون بأعمال الفضيلة والبَرِّ.
- ب - تضع حداً للتجبر والظلم وغطرسة المتكبرين، وتحذيف الأشرار، حين يلقون في الأبدية عقاب إنهم وأعمال فجورهم.
- ج - تفتح باب الرجاء أمام المظلومين والبائسين والمحرومين، إذ يتظرون إنصافهم ومجازفهم عن صبرهم واحتمالهم، في أبدية سعيدة.
- د - تشجع أبطال الإيمان وأصحاب المُثُل العُليا على مواصلة الجهاد، وتحمُّل الاضطهادات والآلام بشقة وإيمان في قيمة عبادة ومجازاة عادلة.
- ه - تمجد العدل الإلهي، الذي لم يترك أمور الأرض تجري دون أن يعد للبشر حياة أخرى، ينالون فيها ما يستحقونه من جراء أو عقاب.

وقد تحدَّثَ السيد المسيح عن القيامة والدينونة حديثاً مفصلاً في (مت ٢٥) ورأها بولس الرسول دليلاً على صدق الإيمان في (١٥ كو ٢٥).

كما حدَّثَنا سفر الرؤيا عن الحياة الخجولة التي سيحييها الأبرار مع المسيح في مجده (رؤ ٢١ و ٢٢)، فمن يُنكر قيمة الأموات والدينونة العامة، كأنما يُنكر وجود الله وعدله، وقيمة المسيح ومجيئه الثاني ويسلك سبيل الإلحاد. قيمة الأموات هي موضوع انتظارنا ومحور رجائنا ... وهذا نؤمن أنه عندما تنفصل الروح من الجسد، يرقد الجسد في القبر، وتنطلق أرواح المؤمنين إلى الفردوس " فقالَ لَهُ يسوعُ: الْحَقُّ أَقُولُ لَكَ: إِنَّكَ الْيَوْمَ تَكُونُ مَعِي فِي الْفَرْدُوسِ " (لو ٤٣: ٢٣) " السَّمَاءُ الْثَالِثَةُ " " أَعْرِفُ إِنْسَانًا فِي الْمَسِيحِ ... اخْتُنَّطِفَ هَذَا إِلَى السَّمَاءِ الْثَالِثَةِ ... اخْتُنَّطِفَ إِلَى الْفَرْدُوسِ، وَسَمِعَ كَلْمَاتٍ لَا يُنْطَقُ بِهَا، وَلَا يَسْوَغُ لِإِنْسَانٍ أَنْ يَتَكَلَّمَ بِهَا " (٤٢ كو ١٢: ٤٠)،

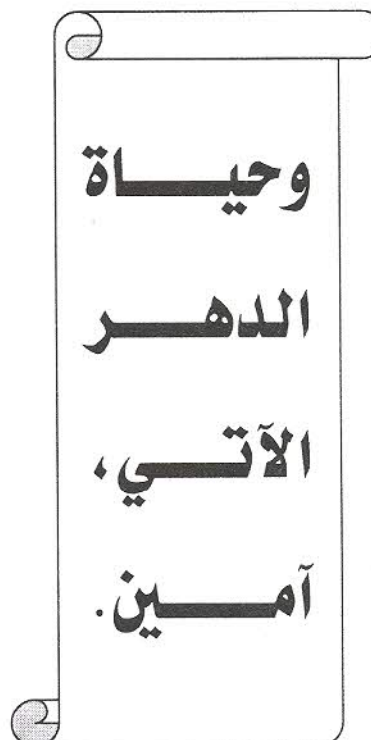
وَقَبْطَ أَرْوَاحَ الْأَشْرَارِ إِلَى "الْجَحِيمِ" (السُّجْنِ) "الَّذِي فِيهِ أَيْضًا ذَهَبَ فَكَرَّأَ  
لِلأَرْوَاحِ الَّتِي فِي السُّجْنِ" (بِطْ ١٩: ٣)، "أَقْسَامَ الْأَرْضِ السُّفْلَى" "وَأَمَّا أَنَّهُ صَدَعَ،  
فَمَا هُوَ إِلَّا إِنَّهُ نَزَلَ أَيْضًا أَوَّلًا إِلَى أَقْسَامِ الْأَرْضِ السُّفْلَى" (أَفْ ٤: ٩)، وَتَبَقَّى كَذَلِكَ  
إِلَى يَوْمِ الدِّيْنُونَ الْعَامَةِ حِينَ يُبُوْقُ الْمَلَائِكَةُ "فَيُرِسِّلُ مَلَائِكَتُهُ يُبُوْقُ عَظِيمَ الصَّوْتِ،  
فَيَجْمِعُونَ مُخْتَارِيهِ مِنَ الْأَرْبَعِ الرِّيَاحِ، مِنْ أَقْصَاءِ السَّمَاوَاتِ إِلَى أَقْصَائِهَا" (مَتْ ٢٤: ٣١)  
فَتَقُومُ الْأَجْسَادُ وَتَعُودُ الْأَرْوَاحُ إِلَى الْأَجْسَادِ إِلَّا أَنَّ الْمَوْتَى فِي الْمَسِيحِ سَيَقُومُونَ أَوَّلًا :  
﴿لَأَنَّ رَبَّنَا نَفْسَهُ بُهْتَافٍ بِصَوْتِ رَئِيسِ مَلَائِكَةٍ وَبُوْقِ اللَّهِ، سَوْفَ يَنْزِلُ  
مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَمْوَاتُ فِي الْمَسِيحِ سَيَقُومُونَ أَوَّلًا﴾ (أَتْس٤: ١٦).

﴿وَلِكِنَّ كُلَّ وَاحِدٍ فِي رُتْبَتِهِ الْمَسِيحُ بِاَكْوَرَةً، ثُمَّ الَّذِينَ لِلْمَسِيحِ فِي مَجِيئِهِ﴾  
(كَوْ ١٥: ٢٣)، وَتَتَغَيَّرُ أَجْسَادُ الْأَحْيَاءِ "هَوْذَا سِرُّ أَقْوَلُهُ لَكُمْ: لَا نَرْقُدُ كُلُّنَا، وَلَكِنَّا كُلُّنَا  
نَتَغَيِّرُ، فِي لَحْظَةٍ فِي طَرْفَةٍ عَيْنٍ، عَنْدَ الْبُوْقِ الْأَخِيرِ. فَإِنَّهُ سَيَبُوْقُ، فَيُقَامُ الْأَمْوَاتُ  
عَدِيمِيْ فَسَادٍ، وَنَحْنُ نَتَغَيِّرُ" (كَوْ ١٥: ٥٢، ٥١)، وَيُخْتَطَفُ الْقَدِيسُونَ لِلْمَلَاقَةِ الْرَّبِّ فِي  
الْهَوَاءِ "ثُمَّ نَحْنُ الْأَحْيَاءُ الْبَاقِينَ سَتَخْطَفُ جَمِيعًا مَعَهُمْ فِي السُّحْبِ لِلْمَلَاقَةِ الْرَّبِّ فِي  
الْهَوَاءِ، وَهَكَذَا نَكُونُ كُلَّ حِينٍ مَعَ الرَّبِّ" (أَتْس٤: ١٧) شَوْقًا مَتَزَادًا مِنْهُمْ لِلْمَلَاقَةِ  
الْمَسِيحِ. وَيَأْتِي رِبُّنَا يَسْوِعُ وَمَعَهُ جَمِيعُ الْمَلَائِكَةِ وَالْقَدِيسُونَ الَّذِينَ أُخْتَطَفُوا فِي  
السُّحْبِ، وَيَجْلِسُ عَلَى كَرْسِيِّ مَجْدَهِ "فَقَالَ لَهُ سَيِّدُهُ: نِعَمًا أَيُّهَا الْعَبْدُ الصَّالِحُ الْأَمِينُ!  
كُنْتَ أَمِينًا فِي الْقَلِيلِ فَأَقِيمُكَ عَلَى الْكَثِيرِ. أَدْخُلْ إِلَى فَرَحَ سَيِّدِكَ" (مَتْ ٢١: ٢٥)

وَيَدِينُ النَّاسَ بِحَسْبِ مَا صَنَعُوا بِالْجَسَدِ، خَيْرًا كَانَ أَمْ شَرًا :

﴿لَا إِنَّهُ لَابُدَّ أَنَّا جَمِيعًا نُظْهَرُ أَمَامَ كُرْسِيِّ الْمَسِيحِ، لِيَنْالَ كُلُّ وَاحِدٍ مَا كَانَ بِالْجَسَدِ  
بِحَسْبِ مَا صَنَعَ، خَيْرًا كَانَ أَمْ شَرًا﴾ (كَوْ ٥: ١٠). وَيُرِسِّلُ الْأَشْرَارَ إِلَى العَذَابِ الْأَبْدِيِّ  
فِي جَهَنَّمَ "وَأَمَّا الْخَالِقُونَ وَغَيْرُ الْمُؤْمِنِينَ وَالرَّجُسُونَ وَالْقَاتِلُونَ وَالْزُّنَادُ وَالسَّحَرَةُ  
وَعَبَدَةُ الْأَوْثَانِ وَجَمِيعُ الْكَذَّابِينَ، فَنُصَبِّهِمْ فِي الْبُحْرَى الْمُتَقَدَّةِ بِنَارٍ وَكَبْرِيَّتِ، الَّذِي  
هُوَ الْمَوْتُ الْثَّانِي" (رَوْ ٨: ٢١). أَمَّا الْأَبْرَارُ فَيُمْضَوْنَ إِلَى السَّمَاءِ لِيُسْتَمْتَعُوا بِسَعَادَةِ  
الْأَبْدِ "فَيَمْضِي هَوْلَاءٌ إِلَى عَذَابِ أَبْدِيٍّ وَالْأَبْرَارُ إِلَى حَيَاةِ أَبْدِيَّةٍ" (مَتْ ٢٥: ٤٦).

# البند السابعة



## ٤ حياة الدهر الآتي، أمين.

ليست حياتنا في الدهر الآتي على شاكلة حياتنا الدنيا، فهناك ستكون لنا أجسام روحانية كأجسام الملائكة:

﴿ هكذا أيضاً قيامَةُ الْأَمْوَاتِ: يُرْزَعُ فِي فَسَادٍ وَيُقَامُ فِي عَدْمِ فَسَادٍ، يُرْزَعُ فِي هَوَانٍ وَيُقَامُ فِي مَجْدٍ. يُرْزَعُ فِي ضَعْفٍ وَيُقَامُ فِي قُوَّةٍ. يُرْزَعُ جَسْمًا حَيَوَانِيًّا وَيُقَامُ جَسْمًا رُوحَانِيًّا ﴾ (كو١٥: ٤٢-٤٤).

﴿ لَأَنَّهُمْ فِي الْقِيَامَةِ لَا يُرَوِّجُونَ وَلَا يَنَزَّوْجُونَ، بَلْ يَكُونُونَ كَمَلَاتَكَةِ اللَّهِ فِي السَّمَاءِ ﴾ (مت٢٢: ٣٠).

ويصوّر لنا يوحنا الرائي منظر المؤمنين الغالبين الذين اجتازوا الضيقة العظيمة، وعبروا من هذا العالم "من أجل ذلك هم أئمّة عرشه الله، ويُخْدِمُونَهُ نهاراً وليلًا" في هيكله، والحالُ على العرش يحلُّ فَوْقُهُمْ. لَنْ يَجْوِعُوهُ بَعْدُ، وَلَنْ يَعْطَشُوهُ بَعْدُ، وَلَا تَقْعُ عَلَيْهِمُ الشَّمْسُ وَلَا شَيْءٌ مِنَ الْحَرَّ، لَأَنَّ الْخَرْوَفَ الَّذِي فِي وَسْطِ الْعَرْشِ يَرْعَاهُمْ، وَيَقْتَادُهُمْ إِلَى يَنَابِيعِ مَاءِ حَيَّةٍ، وَيَمْسَحُ اللَّهُ كُلُّ دَمْعَةٍ مِنْ عَيْوَنِهِمْ" (رؤ١٥: ١٧-٢٠).

وفي (رؤ٢٢) يتحدث عن فرحة السمايين وبهجتهم الدائمة، وسعادهم غير المحدودة، ولذّهم التي لا تُوصف، وهم يَتَمَشُّونَ في طُرُقاتِ المدينة المقدّسة، وعلى شاطئ نهر الحياة. شبعهم الكامل هو التأمل في جمال مجد المسيح، وسلامهم الدائم هو التوажд في حضرته. لا يوجد مرض هناك، بل صيانة مُستمرة من أمراض النفس والجسد. وفي تَعْبُدٍ وتمجيد وتسبيح لله، تعبيراً عن خضوعهم وعدم استحقاقهم لهذا النعيم الأبدي "وَهُمْ سَيَنْظُرُونَ وَجْهَهُ، وَاسْمُهُ عَلَى جِبَاهِهِمْ. وَلَا يَكُونُ لَيْلٌ هُنَاكَ، وَلَا يَحْتَاجُونَ إِلَى سِرَاجٍ أَوْ نُورٍ شَمْسٍ لِأَنَّ الرَّبَّ إِلَهَ يُنِيرُ عَلَيْهِمْ، وَهُمْ سَيَمْلِكُونَ إِلَى أَبْدِ الْأَبْدِينَ" (رؤ٢٢: ٤-٥). ويجيرون في نور المسيح الدائم ...

وفي لذةٍ لا تُعادلها لذَّات الأرض كُلُّها ... وسعادة لا يَشُوها كدر، وكرامة لا يُلاحقها هوان.

ولن تستطيع اللغة البشرية بألفاظها القاصرة، أن تُعبّر عن نوع تلك السعادة، وبهاء ذلك الجد "ما لَمْ تَرَ عَيْنُ، وَلَمْ تَسْمَعْ أَذْنُ، وَلَمْ يَخْطُرْ عَلَى بَالِ إِنْسَانٍ: مَا أَعْدَهُ اللَّهُ لِلَّذِينَ يُحِبُّونَهُ" (١٤٠: ٢٩).

إن كان سفر الرؤيا قد صوَّرَهم في ثيابٍ بيضاء، فذلك إشارة إلى نقاوئم وظهارهم وسلامهم الكامل ... وإنهم يتَرَّؤُّون، إشارة إلى فرَحِهم ومجتَهم ... وإنهم يأكلون من ثمر شجرة الحياة، إشارة إلى شبعهم وخلودهم ... وإنهم يتمشُّون في شوارع المدينة المقدسة أورشليم السماوية، إشارة إلى مدى حُرْيَّتهم وسعادهم ورفاهية نفوسهم. أمَّا الحقيقة فهي أعظم وأسمى بما لا يُقاس، فطوبى للمُسْتَعْدين الذين يستأهلون لذلك الجد الأبدِي.

أمَّا الأُشْوار، فعلى النقيض من ذلك، سُوفَ يُطَرَّحُونَ في بُحيرة النار والكبريت وسيُعذَّبُونَ نهاراً وليلاً إلى أبدِ الأَبْدِين "وَيَصْعَدُ دُخَانٌ عَذَابَهُمْ إِلَى أَبْدِ الْأَبْدِينَ. وَلَا تَكُونُ رَاحَةٌ نَهَاراً وَلَيْلًا لِلَّذِينَ يَسْجُدُونَ لِلْوَحْشِ وَلِصُورَتِهِ وَلِكُلِّ مَنْ يَقْبَلُ سَمَّةً أَسْمَهُ" (رؤ١٤: ١١). ... صعود الدخان، دليل على وجود بقايا للشيء المُحْتَرِق، فمعنى ذلك عدم تلاشِيهِم من الاحتراق. فكلمة "دُخَانُ عَذَابِهِمْ" تحمل معنى العذاب الأَبْدِي: عذاب دائم لا راحة فيه ... وتعبير نهاراً وليلاً يعني كل الوقت ... وليس في ذلك قسوة من جانب الله، لأنَّ الله استنفذ معهم كل الفُرَص على الأرض ... وضع في قلوبهم الضمير الراجر فلم يُلْوِّنوا بزجره، وأنزل لهم الكُتب السماوية نوراً فلم يصغوا لتوجيهها ... وجاءهم ربُّ الجد في ملءِ الزمان مُتَجسِّداً فلم يُقدِّروا عظيم حُبِّه ... وأرسل لهم الروح القدس مُرشِّداً فلم يَخْضُعوا لإِرْشادِه ... وكانت لهم الموعظ والأحداث اليومية دروساً، فلم تَلْنُّ لها قلوبهم بل زادت عناداً. فهم إذَا بلا عذر. وليس النار الأَبْدِية حسية، وإنَّما كان عذابها واقعاً على الجسد فقط، ولكنها عذابات تشمل الروح والجسد معاً. وعَبَرَ عنها أحياناً

بالبكاء وصرير الأسنان، وأحياناً بالدود الذي لا يموت والنار التي لا تطفأ، وأحياناً  
بالظلمة الخارجية. وكلها تشير إلى مرارة النفس الدائمة، وشقاها غير المنقطع  
وعذابها المستمرة، وصرخاتها اليائسة، حيث لا ينفع الندم وقد فات الأوان فما  
أشد بؤس الأشرار بما ينتظرون.

فليعطنا الله نعمة وبركة وقوه،  
لكي نحفظ أقوال بنا، ونتبّت على الإيمان المستقيم،  
فنعم بالتمتع بالتجدد الأبدى.

آمين.

# قانون الإيمان

١. يحوي خلاصة التعاليم اللاهوتية الواجب على المؤمن التمسك بها.
٢. وضع بإرشاد الروح القدس في عبارات جامعة مانعة.
٣. يردد المؤمنون كلما اجتمعوا للصلوة:  
في صلاة السواعي. وصلوات الكنيسة وأسرارها.

الغرض من تلاوته :

١. الإقرار بالإيمان الأرثوذكسي كما حدده الآباء.
٢. تجديد هذا الإقرار فيسائر المناسبات الروحية.
٣. الإعلان عن وحدانية الروح التي تربط المؤمنين بالإيمان المشترك.

وهو يحوي سبعة بنود :

١. بالحقيقة نؤمن بإله واحد ... ما يُرى وما لا يُرى.
٢. نؤمن برب واحد يسوع المسيح ... الذي ليس ملكه إنقضاء.
٣. نعم نؤمن بالروح القدس ... الناطق في الأنبياء.
٤. وبكنيسة واحدة مقدسة جامعة رسولية.
٥. ونعرف بمعمودية واحدة لغفرة الخطايا.
٦. وننتظر قيامة الأموات.
٧. وحياة الدهر الآتي، آمين.

