## رسالة بولس الرسول إلي أهل كولوسي - جدول رسالة كولوسي

| رقم الإصحاح |
|-------------|-------------|-------------|-------------|-------------|
| كولوسى 4    | كولوسى 3    | كولوسى 2    | كولوسى 1    | مقدمة       |

عودة للجدول

### رسالة بولس الرسول إلى أهل كولوسى (المقدمة)

كولوسى مدينة صغيرة فى مقاطعة فريجية بآسيا الصغرى (تركيا)، على نهر ليكوس، وعلى بعد 12 ميلاً من لاودكية (وادى ليكوس يضم كولوسى وأفسس وهيرابوليس ولاودكية). وكانت كولوسى على الطريق التجارى الممتد من الشرق (وادى الفرات) إلى الغرب (أفسس). وكولوسى تقع على بعد 160 كم شرق أفسس، وعلى بعد نحو 24 كم جنوب شرق لاودكية.

نشأت الكنيسة هناك غالباً على يدى أبفراس تلميذ بولس الرسول (كو 1: 8،7) وأبفراس آمن غالباً على يدى بولس بعض سكان بولس الرسول (أع 19: 10). ولقد بشر بولس في أفسس، وبالطبع عرف المسيح على يدى بولس بعض سكان كولوسى القريبة من أفسس، ورأوا معجزاته (أع 19: 10، 11، 26). كما خدم بكولوسى كثير من أصدقاء الرسول وأولاده الروحيين الذين آمنوا بواسطته مثل أرخبس. وربما زار بولس كولوسى في أثناء رحلته التبشيرية الثالثة (أع18: 23 + كو 4:1).

أبفراس : هو إختصار إسم أبفرودتس. وهو الذي بشر في كولوسي ولاودكية وهيرابوليس، وأُسرَ بعد ذلك مع بولس (فل 23).

تاريخ كتابتها: كتبها بولس الرسول أثناء سجنه الأول في روما (كو 3:4، 10، 18) وكتب معها في نفس الفترة رسائل أفسس وفيلبي وفليمون. ومدة الأسر الأول في روما كانت من سنة 62م إلى سنة 63م.

غاية الكتابة: جاء أبفراس لبولس يستشيره في أمور إيمانية، فلقد ظهر بعض المبتدعين من:

#### 1) المتهودين (2) الغنوسيون

فالمتهودون : دعوا المؤمنين للعودة إلى التهود ولأعمال الختان وحفظ يوم السبت وأعمال الناموس والإمتناع عن بعض الأطعمة. هؤلاء أرادوا أن تكون المسيحية طائفة من طوائف اليهودية. وهؤلاء كان رد الرسول عليهم بأن الخلاص لا يتم سوى بدم المسيح، وأن المسيح هو واهب كل شيء لكنيسته، وهو مصدر الكمال، إذ إدعى المتهودون أن الناموس شرط للخلاص.

الغنوسية: هى فلسفة عقلية إنتشرت فى القرن الأول ولكنها أخذت إسمها (غنوسية) فى القرن الثانى، وكلمة غنوسية مشتقة من كلمة يونانية هى نوسيس، ومنها KNOW الإنجليزية ومعناها علم أو معرفة. وهى تعتمد على أفكار الإتكال على الفكر البشرى دون الإيمان، وتطلب عبادة الملائكة. لذا جاء الحديث عن المسيح كرأس الكنيسة وواهب كل شىء لكنيسته وهو مصدر كمال الكنيسة.

والغنوسية هي خليط من الفلسفة اليونانية والتصوف الشرقي (وهذا إبتدعته جماعة يهودية إسمها الأسينية، فهم دعوا للتقشف والزهد وعدم الزواج وإحتقار المال، وهؤلاء شككوا في القيامة).

والغنوسيون قالوا إن المادة شر والروح خير، لذلك أثاروا سؤالاً.. كيف يخلق الله الكامل، ما هو شر.. ؟ أو كيف يتصل الله بالمادة والشر الموجود في العالم ؟ وإذا لم يكن الله هوالخالق للشر، فهناك إله للخير وإله للشر. ولكن طالما أن هناك إلها واحداً، فلقد إبتدع الغنوسيون فكرة عجيبة هي أن الله يُظِهر نفسه بأن ينبثق منه نبتة إلهية أسموها "أيون". وهذه النبتة الإلهية تتشيء نبتة أخرى من ذاتها "أي أيون آخر" ولكن في درجة أقل وهكذا كلما إبتعدت الأيونات عن الله يضعف الجوهر الإلهي فيها وينحطون في المرتبة بالتدريج، حتى يمكن للأيون الأخير أن يتلاصق أخيراً مع المادة وتتولد الخليقة. لذلك هم يقولون أن هناك أنساباً، عبارة عن سلم يبدأ بالكائن الأعظم وينزل خلال وسائط كثيرة (أي الأيونات) وهذه تتتهي بالسيد المسيح. وكأن المسيح هو الوسيط الأول للإنسان، وبهذا فهم ينكرون ألوهية السيد المسيح.

والغنوسيون يعتبرون أنه بالمعرفة العقلية، أى بالإعتماد على العقل البشرى فقط يستطيع الإنسان أن يتعرف على الله خلال تفكيره العقلاني المجرد. وبمعنى آخر يتجاهلون أو يقللون من شأن الإعلان الإلهى خلال كلمة الله ونعمة الله. والمسيح كوسيط أول للإنسان يدخل به خلال المعرفة إلى الأيون الأعظم من المسيح، وهذا الأيون الثانى يقدم له معرفة جديدة ليدخل به إلى من هو أعظم، وهكذا حتى نصل للكائن الأعظم (الله). ففي نظرهم أن الإنسان يصل إلى الله عن طريق العقل والمعرفة وليس عن طريق السيد المسيح، وبهذا فإن الخلاص يكون بالمعرفة وليس بالمسيح. فرد عليهم الرسول بأن الخلاص يكون بدم المسيح (كو 1 :14،02) وأظهر في (كو 2:9) أن المسيح هو الله نفسه، إذ قال "إنه فيه يحل كل ملء اللاهوت جسدياً". ونتيجة تجسد المسيح إذ أخذ جسداً بشرياً صرنا "مملوؤون فيه" (كو 2:0). وإذا كنا نحن مملوئين فيه صار المسيح لنا مصدر كل معرفة، لذلك فالرسول يطلب لهم إزديادهم في المعرفة عن طريق المسيح رأس الكنيسة (كو 1:9) . ويضيف الرسول أن لذلك فالرسول في (كو 1:9) "أن تمتلئوا من معرفة مشيئته في كل حكمة وفهم روحي" (أي أن الروح القدس هو القدس يقول في (كو 1:9) "أن تمتلئوا من معرفة مشيئته في كل حكمة وفهم روحي" (أي أن الروح القدس يملئنا من الحكمة والفهم الروحي). ومن (1:9 + 2 : 9 ، 10) نفهم أن الروح القدس يملئنا من الحكمة والفهم الروحي نتيجة أننا متحدون بالمسيح، فالروح ينسكب أصلاً على المسيح، وبالتالي على من يتحد بالمسيح.

ولأنهم يعتقدون أن المسيح هو وسيط بين وسطاء كثيرين بين الله والناس دعوا إلى عبادة الملائكة كوسطاء ومُخلَّصين، وقالوا أنه من الإتضاع أن لا نعبد الله مباشرة، بل نعبد الملائكة (18:2). والرسول يرد في هذه الآية (18:2) ويقول في (كو 10:1) أن المسيح هو رأس كل رياسة وسلطان. من هنا نفهم أن الرسول حينما يهاجم الإتضاع وعبادة الملائكة فهو يهاجم هذا الفكر الهرطوقي ، أما الإتضاع والإنسحاق الحقيقي فهو الطريق لسكني الله في الإنسان . أما الملائكة الساقطون أي الشياطين فهؤلاء هم الرؤساء والسلاطين الذين جَرَّدهم

المسيح من قوتهم بصليبه فالشياطين كانوا ملائكة من كل الرتب وتبعوا الشيطان في تمرده على الله وكبرياءه (15:2).

وإعتقد الغنوسيون في علم التنجيم وأن الكواكب تسيطر على مصير البشر المحتوم، فهاجم هذا الفكر وأسماه أركان العالم (8:2).

عموماً فالرسول ينبه أهل كولوسى لأن ما سمعوه من أبفراس هو كلمة حق الإنجيل 5:1 وأن كل ما يسمعوه من المتهودين أو الغنوسيين ليس بحق (4:2).

ولأن المعرفة في نظر الغنوسيين هي الوسيلة الوحيدة للتعرف على الله، فلقد وضعوا نظريات حتى تزداد المعرفة، وهذه النظريات تتلخص في التحرر من المادة بكونها شراً، وذلك بالممارسات النسكية. وإعتبار بعض الأطعمة نجاسة، بل إعتبار العلاقات الزوجية نجاسة. والعجيب أنهم بينما منعوا الزواج، أباحوا الخلاعة الجسدية (الزنا) لأن الجسد في نظرهم شر، فالخلاعة الجسدية لن تؤثر على الإنسان فهي تحصيل حاصل لهذا الجسد الشرير. أي أن الزنا لن يزيده شراً على ما هو عليه من شر أصلاً! فسلك بعضهم في الدنس والنجاسة بغير ضابط، ورد الرسول بأنه يجب خلع الإنسان العتيق (9:3) والموت عن الشهوات (5:3) ولبس الإنسان الجديد (10:3). وأضاف بولس الرسول في (عب 4:13) "ليكن الزواج مكرماً عند كل واحد والمضجع غير نجس. وأما العاهرون والزناة فسيدينهم الله". ولاحظ إلى ماذا قادهم عقلهم وغرورهم وكبريائهم ومعرفتهم، إذ هم إنفصلوا عن المسيح المذخر فيه جميع كنوز الحكمة والعلم (3:2).

ولأنهم اعتبروا أن الجسد نجاسة قالوا إن جسد المسيح خيالي، وأنه عندما كان يمشي على الأرض كان لا يترك أثراً لقدميه، وأنه قام بالروح وليس بالجسد، فلا يقوم في الملكوت عنصر ظلمة وأنه عبر في بطن العذراء كما في قناة ولم يأخذ منها شيئاً. وبنفس المنطق يقولون أن من يبلغ الكمال هو من يعادي الجسد. لذلك يركز بولس الرسول على ان المسيح كان إنساناً، ويؤكد حقيقة ناسوته في (كو 22،20:1) "دم صليبه"، "جسم بشريته"، "بالموت". فإن كان جسده مجرد خيال فكيف يموت ويسفك دمه.

وهم أنكروا أن المسيح هو الله والمخلص، لذلك يؤكد الرسول على ألوهية المسيح وموته الكفارى على الصليب من أجل خطايانا. فالمسيح هو الله المتجسد، وهو الطريق الوحيد للغفران والسلام مع الله، فهو كل شيء لنا، وهو كل ما نحن في حاجة إليه. لذلك يلزمنا أن نوثق صلتنا بالمسيح ونُتَوِّجَه رباً على حياتنا. وهو ليس مجرد وسيط بين وسطاء كثيرين (أيونات وملائكة) بل هو كل شيء:-

المسيح عمله كامل وخلاصه كامل فهو صورة الآب غير المنظور (15:1). وبه وله تحققت الخلقة (16:1). وهو وخلاصه كامل (28:1). وهو كل شيء لنا (10:2). وهو حياتنا نموت معه (20:2) ونقوم معه (1:3). وهو كنز الحكمة والعلم (3:2).

ينقلنا من سلطان الظلمة للنور (13:1). وهو إبن محبة الآب (13:1). إذاً بإتحادنا به ننعم بالتبنى ونحسب محبوبين. ولاحظ أن ملكوت الإبن هو النور.

هو الفادى (14:1). القادر وحده على غفران الخطايا.

هو الخالق وهو غاية الخليقة وحافظ الخليقة (1: 16، 17).

حيث أنه صورة الآب غير المنظور، فهو يخبرنا عن الآب فنعرف الآب. "من رآنى فقد رأى الآب" (يو 9:14) وهو يرد لنا الصورة التي أفسدها آدم الأول.

فيه يحل كل ملء اللاهوت (9:2 + 19:1) ويهبنا حياة الملء (10:2).

هو المُصالح، صالحنا مع الآب بدم صليبه ووحَّد السماء مع الأرض (20:1).

غالب إبليس وكل قواته بالصليب (2: 15،14) فيهبنا روح الغلبة.

هو جالس عن يمين الله فسيرفعنا إلى سمواته (1:3)، فحيث يكون هو نكون نحن أيضاً (يو 3:14) وهو الممجّد (4:3) فسنظهر معه في المجد.

أراد الرسول بهذا أن يُظهر أن المسيح هو رأس الكنيسة وشفيعها الوحيد الكفارى، وأن أى تعليم يُنقِص من شفاعة المسيح الكفارية، وكونه رب الخليقة ورأس الكنيسة يعتبر ضد الإيمان ومحاولة لفصل الجسد عن رأسه الذى فى السماء ومصدر كل بركاته. وأراد الرسول أن يظهر أن الغنوسية والتهود هما مبادىء فاسدة تفصل بين المسيح وكنيسته. فبالمسيح نصل شد دون أيونات أو أى خليقة أخرى أو ممارسات ناموسية أو غنوسية أو تواضع أو عدادة ملائكة.

وهم قالوا أن إله العهد القديم إله قاسٍ فأرسل الله إله العهد الجديد يسوع المسيح ليخلص العالم من هذا الإله فدخلوا في ثنائيه بين إله العهد القديم وإله العهد الجديد. وهذا مادفع بولس لتأكيد وحدة العمل بين الآب والإبن فدخلوا في ثنائيه بين إله العهد القديم وإله العهد الجديد. وهذا مادفع بولس لتأكيد وحدة العمل بين الآب والإبن (12:2) + (1:1) + (1:1) + (1:3) في (كو 3:1) نرى محبة الآب للإبن.

والغنوسيون قسموا المؤمنين إلى طبقات:-

جماعة العارفين أو الكاملين GNOSTICS وهم أصحاب الحكمة والمعرفة وقالوا أن هؤلاء لهم الخلاص. البسطاء وهؤلاء يكتفون بالتسليم الأعمى.

لذلك يكرر الرسول كلمة "كل أو جميع" ليعلن أن الخلاص للجميع، لكل من يؤمن بالمسيح وليس بالمعرفة، أو ليس للكاملين فقط كما يقول اليهود، فالمسيح مخلص الجميع (كو 28:1).

ونلاحظ أن الرسول لم يرفض المعرفة بل أوضح أنها هبة إلهية (1: 6، 9، 26، 27) + (2:2). ولاحظ أنه في (كو 6:1) الإنجيل هو لكل العالم.

### بين رسالتي أفسس وكولوسى:-

هنا في رسالة كولوسى يكشف عن أن المسيح هو واهب كل شيء لكنيسته، وهو مصدر الكمال، وأن المسيح كرأس للكنيسة هو مصدر كل إحتياجاتها من معرفة وخلاص، بل كل شيء، فلا داعى للإتكال على المعرفة والفكر البشرى، إنما من يؤمن بالمسيح، يعطيه المسيح كل بركة هو في إحتياج إليها. ففي هذه الرسالة يتكلم عن مكانة المسيح وأمجاد المسيح الرأس للكنيسة. وفي رسالة أفسس يتكلم عن إمتيازات الكنيسة كجسد للمسيح. في رسالة أفسس يظهر المسيح الكنيسة كجسد للمسيح ، والمسيح رأس لهذا الجسد. وفي كولوسي يظهر المسيح رأس كل شيء. لذلك نفهم أن الرسالتين متكاملتان، ولذلك طلب الرسول أن يتبادل شعبا كولوسي وأفسس قراءة الرسالتين.

ورسالتا أفسس وكولوسى متشابهتان، لكتابتهما فى وقت واحد وحوالى نصف أفكار رسالة أفسس تضمنتها رسالة كولوسى. فرسالة أفسس بها 155 آية منها حوالى 78 آية وردت بالمعنى فى كولوسى. وقد حمل تيخيكس كلتا الرسالتين إلى البلدين أف 21:6 + كو 7:4. وكلا الرسالتين تحدثتا عن لاهوت المسيح وأمجاده وتكررت فيهما إصطلاحات مثل الملء والسر والرأس والجسد.

### أمثلة على الآيات المتاشبهة:-

- الذي فيه لنا الفداء بدمه غفران الخطايا. (أف1:1)، (كو1:14).
- المسيح يخضع له الرياسات والسلاطين. (أف 2:11)، (كو 16:1 + 2: 10: 15).
  - الكنيسة جسد المسيح وهو رأس الكنيسة. (أف 21: 22 ، 23)، (كو 18:1، 24).
  - الإنسان العتيق والإنسان الجديد. (أف 22:4، 24)، (كو 3 ، 9 ، 10).
    - الأمم بدون المسيح أجنبيون. (أف 12:2)، (كو 21:1).
  - بولس موثق وأسير لأجلهم.(أف 1:1)، (كو 1: 42 + 2:1).
    - ضرورة الإمتناع عن الكذب.ضرورة الإمتناع عن الكذب.كو 9:3).

عودة للجدول

### رسالة بولس الرسول إلي أهل كولوسي (الإصحاح الأول)

الآيات (1-2):- "أبُولُسُ، رَسُولُ يَسُوعَ الْمَسِيحِ بِمَشِيئَةِ اللهِ، وَتِيمُوثَاوُسُ الأَخُ، 2إِلَى الْقِدِيسِينَ فِي كُولُوسِي، وَالإِخْوَةِ الْمُؤْمِنِينَ فِي الْمَسِيحِ: نِعْمَةً لَكُمْ وَسَلاَمٌ مِنَ اللهِ أَبِينَا وَالرَّبِّ يَسُوعَ الْمَسِيحِ. "

رَسُولُ يَسُوعَ الْمَسِيحِ = طالما هو رسول من المسيح، إذاً عليهم أن يصدقوا ما يقوله لهم ويتركوا تعاليم الغنوسيين والمتهودين. وهو يكتب لهم أولاً بدافع غيرته ومحبته وثانياً فهم أولاد إبنه أبفراس وثالثاً بكونه رسولاً للأمم، فمع أنه لم يبشرهم شخصياً إلا أن الله كلفه بأن يكون هو رسول الأمم. وَتِيمُوثَاوُسُ = من تواضع بولس أن يضع أسم تلميذه معه على قدم المساواة.

قِدِيسِينَ.. إِخْوَةٍ مُؤْمِنِينَ = هم إذن لم ينحرفوا لا للغنوسيه ولا لليهودية بل هم في الْمسيح = هم إتحدوا بالمسيح في المعمودية وصاروا أعضاء جسده، ولم ينفصلوا عنه بإتباعهم إيماناً منحرفاً. وإتحادهم بالمسيح يعطيهم حياة القداسة أي الإفراز عن العالم والتكريس لله، هذه سمة الحياة الجديدة بالمعمودية التي وهبها الله لنا.

قديسين = الله وحده يقال عنه قدوس وهذه لغويا تعنى اللا أرضى والمتسامى والسماوى ، أما قديس تقال عن البشر الذين تكرسوا وتخصصوا لله . والقداسة درجات ، فكلما إبتعد الإنسان عن محبة العالم والإرتباط به ، وكلما إرتبط بالسماويات مكرسا كل طاقاته وإمكانياته لله ، كلما إرتفع في سلم القداسة وقارن مع (كو 3 : 1) . الإخورة . الله أبينا = هم إخوة فلهم أب واحد هو الله ، وبطن واحدة وُلدوا منها هي المعمودية. ونحن صرنا أبناء الله بالتبني بإتحادنا بالمسيح إبنه في المعمودية.

نِعْمَةٌ وَسَلاَمٌ = النعمة هي جماع كافة البركات التي يفيض بها الله علينا في المسيح فلقد صرنا أبناء الله، وحل علينا الروح القدس الذي يغير طبيعتنا ويملأنا سلاماً.

وبولس إختبر هذا التغيير في حياته، وإختبر "سلام الله الذي يفوق كل عقل" (في 4: 7) ولاحظ أن خطايانا تحول دون تمتُّعنا بهذا السلام. وكلمة نعمة هي التحية اليونانية "خاريس" وسلام هي التحية اليهودية، فالمسيح هو للجميع.

#### مِنَ اللهِ أَبِينَا وَالرَّبِّ يَسُوعَ = تشير إلى:

- 1. التساوى بين الآب والإبن، فكلاهما مصدر للنعمة والسلام.
- 2. ما حصلنا عليه من نعمة وسلام هو بإرادة الآب وفداء الإبن. فالآب هو أقنوم الإرادة أما الإبن والروح القدس هما أقنومي التنفيذ.

الآيات (3-5):- "قَتَشْكُرُ اللهَ وَأَبَا رَبِّنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ كُلَّ حِينٍ، مُصَلِّينَ لأَجْلِكُمْ، <sup>4</sup>إِذْ سَمِعْنَا إِيمَانَكُمْ بِالْمَسِيحِ كُلَّ حِينٍ، مُصَلِّينَ لأَجْلِكُمْ، <sup>4</sup>إِذْ سَمِعْنَا إِيمَانَكُمْ بِالْمَسِيحِ يَسُوعَ، وَمَحَبَّتَكُمْ لِجَمِيعِ الْقَدِّيسِينَ، <sup>5</sup>مِنْ أَجْلِ الرَّجَاءِ الْمَوْضُوعِ لَكُمْ فِي السَّمَاوَاتِ، الَّذِي سَمِعْتُمْ بِهِ قَبْلاً فِي كَلُمَةِ حَقّ الإنْجِيلِ. "

الله وأبًا رَبِنًا يَسُوع = THE GOD & FATHER OF OUR LORD حرف الواو لا يعنى أننا أمام إلهين هما الله وأبو ربنا يسوع، بل هى تجمع صفتين لله، فهو إله وهو أب يسوع المسيح، والمعنى واضح جداً فى الإنجليزية، وهذا هو نفس ما قاله السيد المسيح "أبى وأبيكم، إلهى وإلهكم" (يو 17:20). والله هو إله يسوع المسيح لأن الأقنوم الثانى تجسد، فالله هو إلهه بإعتبار الناسوت وهو أبوه بإعتبار اللاهوت، فبنوة المسيح للآب هي أزلية وبحسب الطبيعة.

نَشْكُر = هو يشكر على إيمان أهل كولوسى الذين لم يرهم، يفرح بالإيمان وسط ضيقاته هو. هذا هو الخادم المثالي يفرح لإيمان أولاده منشغلاً عن همومه هو.

إِذْ سَمِعْنَا = فهو لم يذهب لهم من قبل. إيمَانَكُمْ وَمَحَبَّتَكُمْ = فالإيمان الصحيح هو الإيمان العامل بالمحبة، وهذا يظهر في خدمة القديسين. والإيمان بدون محبة هو إيمان الشياطين (يع2:21). والمحبة بدون إيمان هي محبة من يحبوننا فقط أي هي مجرد عواطف بشرية. مِنْ أَجْلِ الرَّجَاءِ = هذا الإيمان، وهذه المحبة التي تدفعهم لخدمة القديسين هما بسبب الرجاء في السموات ودعوتهم إلى المجد.

هنا نرى ثلاثية بولس الرسول المشهورة "الإيمان والرجاء والمحبة" ولاحظ أن الرجاء يجعلنا نتمسك بالإيمان بالرغم من الإضطهاد والألم.

فِي كَلِمَةِ حَقِّ الإِنْجِيلِ = هذا الرجاء الذي لنا في السموات سمعناه في الإنجيل. فالإنجيل لا يبشرنا فقط بغفران خطايانا بل بالمجد المعد لنا في السماء. وهذا الرجاء بالمجد في السماء يكون إذا أطعنا وصايا الإنجيل. وهذا الحق الإنجيلي هو ما علمه لهم أبفراس وليس البدائل الهزيلة الملتوية للهراطقة الغنوسيين أو المتهودين، الَّذِي سمعوه من أبفراس.

الآيات (6-8):- "<sup>6</sup>الَّذِي قَدْ حَضَرَ إِلَيْكُمْ كَمَا فِي كُلِّ الْعَالَمِ أَيْضًا، وَهُوَ مُثْمِرٌ كَمَا فِيكُمْ أَيْضًا مُنْذُ يَوْمَ سَمِعْتُمْ وَعَرَفْتُمْ نِعْمَةَ اللهِ بِالْحَقِيقَةِ. <sup>7</sup>كَمَا تَعَلَّمْتُمْ أَيْضًا مِنْ أَبَغْرَاسَ الْعَبْدِ الْحَبِيبِ مَعَنَا، الَّذِي هُوَ خَادِمٌ أَمِينٌ لِلْمَسِيحِ لِأَجْلِكُمُ، <sup>8</sup>الَّذِي أَخْبَرَنَا أَيْضًا بِمَحَبَّتِكُمْ فِي الرُّوحِ. "

الَّذِي قَدْ حَضَرَ إِلَيْكُمْ = أى الإنجيل. كَمَا فِي كُلِّ الْعَالَمِ أَيْضًا = الإنجيل الذى بلغ إليهم لم يكن محصوراً وسط شعب معين كما كان الحال مع الناموس، ولا أن الخلاص هو للبعض كما يقول الغنوسيون، بل هو لكل العالم، وأثمر في كل العالم = وَهُوَ مُثْمِرٌ كَمَا فِيكُمْ = الإنجيل صارت له ثمار في كل العالم كما كانت له ثمار فيكم. سَمِعْتُمْ وَعَرَفْتُمْ نِعْمَةَ اللهِ = هذه أول ثمار الإنجيل، أنهم سمعوا وعرفوا أى إختبروا وتذوّقوا نعمة الله التي غيّرت حياتهم، فهناك من يسمع لكنه لا يختبر ذلك في حياته.

سمعوا = قبول كلمات الكرازة عقليا . عرفتم = هذه عن الإختبار العملى للذة الكلمة. وبعد الإختبار العملى تظهر ثمار الخليقة الجديدة وعمل النعمة وهي مَحَبَّتِكُمْ فِي الرُّوحِ = فأول ثمار الروح، المحبة (غل22:5). فالروح يعطى ثماره لمن يريد ومن يقبل ويجاهد ، وأول هذه الثمار المحبة لله ولكل إنسان بل حتى للأعداء.

والمحبة في الروح ليست هي العواطف الإنسانية العادية، فهذه عادة تكون لمن يحبوننا فقط. ولاحظ أن المحبة في الروح تعطينا أن نحب الله حتى وسط ضيقاتنا بل نشكره عليها، وأن نحب أعداءنا.

عَرَفْتُمْ نِعْمَةَ اللهِ بِالْحَقِيقَةِ = إختبرتم حقيقة ما معنى الخلاص الذى أتى به المسيح وما معنى سكنى الروح القدس فينا والقوة التى يعطيها الله حقيقة التى تعيننا فتجعلنا خليقة جديدة ولها مواهب وكل هذا عطايا مجانية وهذا معنى كلمة النعمة . من أَبَفْرَاسَ = هنا نرى أن أبفراس أسس كنيسة كولوسى. والروح القدس يسجل إسمه هنا في الكتاب المقدس، فالله لا ينسى تعب أحد. الْعَبْدِ الْحَبِيبِ = قارن مع (في 1:1). فالعبودية للمسيح صارت حرية ولذة.

الآيات (9-11):- "<sup>9</sup>مِنْ أَجْلِ ذلِكَ نَحْنُ أَيْضًا، مُنْذُ يَوْمَ سَمِعْنَا، لَمْ نَزَلْ مُصَلِّينَ وَطَالِبِينَ لأَجْلِكُمْ أَنْ تَمْتَلِئُوا مِنْ مَعْرِفَةِ مَشِيئَتِهِ، فِي كُلِّ حِكْمَةٍ وَفَهْمِ رُوحِيٍّ <sup>1</sup>لِتَسْلُكُوا كَمَا يَحِقُّ لِلرَّبِّ، فِي كُلِّ رِضَىً، مُثْمِرِينَ فِي كُلِّ عَمَل صَالِح، وَنَامِينَ فِي مَعْرِفَةِ اللهِ،  $^{11}$ مُتَقَوِّينَ بِكُلِّ قُوَّةٍ بِحَسَبِ قُدْرَةٍ مَجْدِهِ، لِكُلِّ صَبْرٍ وَطُولِ أَنَاةٍ بِفَرَحٍ. "

هنا نرى صلاة الرسول عنهم حتى لا يتشوَّشوا بفلسفات الغنوسيين الكاذبة. فهم بدأوا يتشككون بسبب تعاليم الغنوسيين والمتهودين. مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ = من أجل إيمانهم ورجائهم ومحبتهم فالله لن يتركهم نهباً للتعاليم الخاطئة، لكن بولس يصلى لأجلهم لينقذهم الله من الهراطقة الذين يشككونهم. فخادم بلا صلاة، يخطىء (1صم 23:12) ويصبح مرائباً.

تَمْتَلَنُوا مِنْ مَعْرِفَةٌ مَشِيئَتِهٍ فِي كُلِّ حِكْمَةٍ وَفَهْم رُوحِي لِسَنلُعُوا = هذا ما يصلى بولس لأجله وهو يصلى ليعطيهم الروح القدس قوة إدراك جديدة بها يعرفون مشيئة الله، بل يمتلئوا من هذه المعرفة، والإمتلاء يعنى أنه لا يصير هناك معرفة أخرى داخلهم مصدرها العالم مثلاً، أو خبرات سيئة من الآخرين أو تشويشات هؤلاء الهراطقة. والمعرفة التى يطلبها لهم الرسول، يطلبها بأن تكون فِي كُلِّ حِكْمَةٍ ، أى يمتلئوا من الحكمة التى ليست بشرية فهذه لا تعطى سوى العَمَى والجهل بأمور الله. بل الحكمة التى مصدرها الروح القدس روح الحكمة (إش11:2) ، ويعطى معها فَهْم رُوحِيٍ = فالحكمة هى معرفة عقلية المبادىء الأولية للحياة المسيحية، ونجد النك البسطاء كالأطفال ، يفهمون أسرار العقيدة بسهولة. أما الفهم فهو الإستخدام العملى للحكمة أى إدراك هذه المبادىء الأولية وتحويلها إلى سلوك عملى وهذا يعنى ببساطة تنفيذ وصايا الله والحياة في بر. ولاحظ أن عمل الروح القدس أنه يعلمنا كل شيء (يو 26:14). ويعطى قوة تعيننا على السلوك المسيحى = النعمة، الذى ينير هو الطريق إليه، فهو يعطى الإقتناع ويعطى المعونة لِتَسَلُعُوا كَمَا يَحِقُ لِلرَّبِ، فِي كُلِّ رِضَى، = ومن هذا نفهم أن هدف المعرفة ليس للمعرفة فقط كما يقول الغنوسيون، بل الهدف هو السلوك كما يرضى الله. فالرسول يقرن المعرفة ما المعرفة ما المعرفة على المعرفة فقط كما يقول الغنوسيون فالروح القدس، فهى ليست حكراً للأذكياء أو المعرفة بالسلوك. ونفهم أيضاً أن المعرفة هى للجميع لأن مصدرها الروح القدس، فهى ليست حكراً للأذكياء أو المعرفة كما يقول الغنوسيون فالروح القدس قادر أن يحول الجاهل البسيط إلى حكيم. لِتَسْلُعُوا كَمَا يَحِقُ اللَّربُ محد إسمه السلوك الذى يليق بنا كخاصة للرب، ويمكن أن نرضيه به ونأتى بثمار قصد أن يظهرها بنا لأجل مجد إسمه الكي يرى الناس أعمالكم الصالحة ويمجَدوا أباكم" (مت 16:5) + "أنا إخترتكم.. لتذهبوا وتأتوا بشر"

(يو 16:15). وسلوكنا هذا يجب أن يتفق مع حياتنا الجديدة ودعوتنا السماوية وبنوتنا لله. ومن يمتلىء من معرفة مشيئته يستطيع أن يميّز الأشياء التى ترضيه والتى لا ترضيه (أف10:5) فما يرضى الله فى أعمالنا يصاحبه سلام يملأ القلب والعكس.

ومعرفة الله تعنى الإتحاد بالله ، والله حياة ، فمن يتحد بالله تكون له حياة أبدية "وهذه هى الحياة الأبدية أن يعرفوك أنت الإله الحقيقي ويسوع المسيح الذي أرسلته" (يو 17: 3) وراجع تفسير هذا في (مت 11: - 25) (30) . وحتى يتم هذا الإتحاد ينبغي أن نسلك في خوف الله ونحيا حياة البر بطاعة وصاياه فكيف يتحد النور (الله) بالظلمة (الإنسان الخاطئ) وراجع تفسير يو 15: 9 ، 10) . وهذا ما نفهمه من هذه الآيات أيضا "تامين في معرفة الله" = الثبات في الإتحاد بالله ، وهذا القول يأتي بعد قوله "معرفة مشيئته وفهمها" = أي تنفيذ وصايا الله .

مُتَقَوِّينَ بِكُلِّ قُوَّةٍ = من يعرف مشيئته ويسلك بها وينمو في معرفة الله تأتيه القوة، والحماية من الله (النعمة) حتى لا يضيع منا المجد الذي أعده الله لنا ، فبدون الله لا نستطيع أي شيء (يو 15: 5). وهذا أيضاً عمل الروح، فهو يعين ضعفاتنا (رو 26:8).

بِحَسَبِ قُدْرَةٍ مَجْدِهِ = فقوة الله التي يهبها لنا لا حدود لها، فحدودها هي قدرة مجده وهذه لا نهائية. ولكن لا قوة من فوق بدون جهاد. "فالله الذي خلقنا بدوننا لا يستطيع أن يخلصنا بدوننا" (القديس أغسطينوس).

لِكُلِّ صَبْرٍ = "بصبركم إقتنوا أنفسكم" (لو 21: 19) + من يصبر إلى المنتهى فهذا يخلص" (مت: 24: 13) . ليس معنى أن الله يقوينا ويحمينا أنه لا توجد شدائد، بل أن الله يعطى لمن يصبر أن يحتمل بفرح = فالتلاميذ حين ضربوهم فرحوا (أع 41:5). بل أن الضيقات هى فرصة ليعلن الله نفسه لنا فننمو، فالآلام فرصة لإختبار الله والنمو. وكلمة صبر فى اليونانية تعنى القدرة على مواجهة كل مواقف الحياة بروح منتصرة لا تستسلم

للهزيمة. وهنا الصبر والفرح عطية من الله، لمن لا يتذمر عند التجربة ويشكر الله عليها، هنا يجد الصبر والفرح داخله. إذن ما هو المطلوب؟ 1) إتخذ قرارا بأن لا تتذمر مهما حدث. 2) إتخذ قرارا بالثقة في أن الله صانع خيرات. 3) لا تقل أنا أريد أن أفهم فأحتمل. فمن يستطيع أن يدرك حكمة الله بعقله المحدود ، والله لا يطالبنا بأن نفهم بل يطالبنا بالثقة فيه وفي أحكامه وأنه لا يخطئ. حينئذ يعطيك الله الصبر وطول الأناة بفرح وسط الشدائد كهبة مجانية. أما المتذمر فالله لن يعطيه شيئا .

الآيات (12-14):- "<sup>12</sup> شَاكِرِينَ الآبَ الَّذِي أَهَّلَنَا لِشَرِكَةِ مِيرَاثِ الْقِدِّيسِينَ فِي النُّورِ، <sup>13</sup> الَّذِي أَنْقَذَنَا مِنْ سُلُطَانِ الظُّلْمَةِ، وَنَقَلْنَا إِلَى مَلْكُوتِ ابْنِ مَحَبَّتِهِ، <sup>14</sup> الَّذِي لَنَا فِيهِ الْفِدَاءُ، بِدَمِهِ غُفْرَانُ الْخَطَايَا. "

شَاكِرِينَ الآبَ = فهو خلقنا ولما سقطنا أرسل إبنه لفدائنا، وأهلنا للميراث الأبدى بأن صربا خليقة جديدة. وليس كما يقول الغنوسيون أن إله العهد القديم إله شر، وإله العهد الجديد إله خير. ميزاتِ = الروح يشهد لأرواحنا أننا ورثة (رو 8 : 17،16). "وإن كنا نتألم معه فلكى نتمجَّد أيضاً معه". وهذا الميراث أسماه الرسول ميزاتِ القديسين في النُورِ = لأن الله نفسه هو نور. أما الخطاة فنصيبهم الظلمة الخارجية لأنهم إختاروا الظلمة في حياتهم على الأرض (يو 19:3) + (مت 13:22). الآبَ الَّذِي أَهَّلْنَا = بعمل فداء إبنه. أَنْقَذْنَا مِنْ سُلْطَانِ الظَّلْمَةِ = فقد كنا مستعبدين لإبليس الذي هو سلطان الظلمة، والمسيح حررنا منه ولم يعد له سلطان علينا.

نَقَلْنَا إِلَى الْمَلْكُوتِ = قوله ملكوت يعنى أننا صرنا رعايا خاضعين للمسيح الملك. وكلمة نقلنا فى اليونانية تشير لملك منتصر ينقل شعب المملكة التى هزمها إلى أى مكان يريده، وصورة الإنتقال إلى مملكة أخرى هذه قد حدثت مع بابل وآشور، فحينما إنتصروا فى حروبهم ضد يهوذا وإسرائيل نقلوا السكان إلى أماكن جديدة حددوها لهم. والمسيح هزم إبليس بالصليب وإقتحم مملكة الجحيم وأخذ الأسرى للفردوس، وبعد القيامة سيأخذنا للملكوت السماوى = مَلْكُوتِ ابْنِ مَحَبَّتِهِ هذا الملكوت وهذا المجد حصل عليه المسيح نفسه بجسده بعد الفداء، ونحن بإتحادنا به سيكون لنا ميراثه. فهذا الإنتقال تم بفداء المسيح = الْفَدّاءُ بِدَمِهِ فالمسيح بفدائه حررنا من عبودية إبليس ومملكة الظلمة.

ابْنِ مَحَبَّتِهِ = المسيح هو إبن الله بالطبيعة، والله محبة، طبيعة الله المحبة، فهذا تعبير عن الوحدة بحسب طبيعة الله . فالآب يفيض محبة. والمسيح هو المحبوب (أف 6:1).

هو يتلقى كل هذه المحبة، وهنا أسماه إبن محبته. ونحن فى المسيح صرنا أولاداً لله وأحباءً لله بإتحادنا بالمسيح. المسيح هو إبن محبته وليس أيوناً من الأيونات كما يقول الغنوسيون. والملكوت منسوب للإبن هنا وفى (2تى 4: 1 ، 18) كما أن الملكوت منسوب للآب أيضاً فى (1تس 12:2). فالآب والإبن واحد، ويعبر عن هذا بالقول الآب يحب الابن والابن يحب الآب ، وهذه تساوى الآب فى الابن والابن فى الآب (راجع تفسير يو 15: 9: 15) + يو 5: 20)

الآيات (15-17):- "5 الَّذِي هُوَ صُورَةُ اللهِ غَيْرِ الْمَنْظُورِ، بِكُرُ كُلِّ خَلِيقَةٍ. \$ أَفَإِنَّهُ فِيهِ خُلِقَ الْكُلُّ: مَا في السَّمَاوَاتِ وَمَا عَلَى الأَرْضِ، مَا يُرَى وَمَا لاَ يُرَى، سَوَاءٌ كَانَ عُرُوشًا أَمْ سِيَادَاتٍ أَمْ رِيَاسَاتٍ أَمْ سَلَاطِين. الْكُلُّ السَّمَاوَاتِ وَمَا عَلَى الأَرْضِ، مَا يُرَى وَمَا لاَ يُرَى، سَوَاءٌ كَانَ عُرُوشًا أَمْ سِيَادَاتٍ أَمْ رِيَاسَاتٍ أَمْ سَلَاطِين. الْكُلُّ السَّمَاوَاتِ وَمَا عَلَى الأَرْضِ، مَا يُرَى وَمَا لاَ يُرَى، سَوَاءٌ كَانَ عُرُوشًا أَمْ سِيَادَاتٍ أَمْ رِيَاسَاتٍ أَمْ سَلَاطِين. الْكُلُّ بِهِ وَلْهَ قُدْ خُلِقَ. 17 اللّذِي هُوَ قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ، وَفِيهِ يَقُومُ الْكُلُّ. "

رسالة كولوسى تتحدث عن المسيح رأس الكنيسة وأمجاده. وهنا نرى وصفاً لمجد المسيح بإعتباره الخالق. بولس الرسول يشرح من هو المسيح رداً على الغنوسيين.

صُورَةُ اللهِ عَيْرِ الْمَنْظُورِ = قارن مع قوله أنه إبن محبته آية 13. فالإبن له نفس طبيعة أبيه، فإبن الإنسان يكون إنساناً وهكذا. إذاً المسيح له نفس طبيعة وجوهر الآب. الآب غير منظور، والإبن الذي هو صورة الآب صار منظوراً لنراه ولنعرف الآب فهو رسم جوهره وبهاء مجده (عب1:3). ولا يوجد بهاء بدون مجد ولا مجد بدون بهاء، ولا يوجد شعاع بدون نور ولا نور بدون شعاع. وقال: "أنا أظهرت إسمك للناس" (يو 6:17). لذلك قال يوحنا "الإبن خَبَر" (يو 1:13). وكلمة صورة في اليونانية تعنى صورة طبق الأصل، وليس أحد الإنبثاقات كما يقول الغنوسيون. هي صورة تحمل نفس الطبيعة ونفس الصفات مثلما نقول فلان له صورة إنسان، إذاً هو إنسان. هذا التعبير يشير لعلاقة الآب والإبن السرمدية.

فى محبة المسيح وصليبه أدركنا عظم محبة الآب، وفى تواضع ووداعة المسيح نرى صفات الآب، وفى قدرات المسيح نرى قدرات الآب. وفى تقتيح عينى الأعمى وفتح أذنى الأصم وقيامة لعازر وغيره من الموتى أدركنا أن الآب يريد لنا حياة أبدية وشفاءً روحياً فنرى ونسمع صوت الله. ماكان يمكننا أن نرى الآب فى مجده، فلا أحد يرى الله ويعيش (خر 20:33). وذلك بسبب ضعف طبيعتنا بسبب الخطية، ولذلك تجسد المسيح ليستطيع أن يكلمنا فندرك محبته. راجع (تث 18: 5-18) فكان هذا وعد الله. فالمسيح الإبن له نفس جوهر وطبيعة الله فهو صورته، ولكنه أخفى مجد لاهوته فى ناسوته لنراه ولا نموت. ولذلك كله قال السيد المسيح: "من رآنى فقد رآى الآب" (يو 20:14).

بِكُرُ كُلِّ خَلِيقَةٍ = كلمة بكر في اليونانية تشير لمعنى المولود الأول، فالمسيح أو الإبن هو مولود من الآب وليس مخلوق، التعبير لا يعنى أول خلق الله. وكلمة بكر تعنى رأس أو بداءة أو مُبدىء كل خليقة الله، " فكل شئ به كان وبغيره لم يكن شئ مما كان" (يو 1 :3) والخليقة مخلوقة وليست مولودة. ونفهم قوله بكر كل خليقة أنه الذي يفوق الخليقة كلها، وهو قبل كل الخليقة وقبل الزمن. ونسمع بعد ذلك أنه هو الخالق، فكيف يكون خالقاً ومخلوقاً في الوقت نفسه = الْكُلُّ بِهِ. وإذا كان هو خالق الكل "وكل شئ به كان" فهل خلق نفسه؟ وهو "قوة الله وحكمة الله" (1كو 1 : 24) فهل الله كان بدون حكمة ثم خلق لنفسه حكمة ؟!

فَإِنَّهُ فِيهِ خُلِقَ الْكُلُّ = الفاع تشرح وتفسر معنى قوله بِكُرُ كُلِّ خَلِيقَةٍ = فِيهِ خُلِقَ الْكُلُ أى لأنه هو الخالق فهو بكر كل خليقة. هذه العبارة تساوى "به كان كل شيء" (يو 3:1) وقوله فيه يعنى بواسطته BY HIM، وعن طريقه خرجت الخليقة، فهو البداية ومنه فاضت الحياة فهو له قدرته وسلطانه على جميع الأشياء فهو الذي أوجدها. وهكذا قال الرسول: "الله خالق الجميع بيسوع المسيح" (أف 9:3) + (عب 2:1).

الْكُلُّ بِهِ وَلَهُ قَدْ خُلِقَ = المسيح إبن الله هو الذي خلق الكل "به كان كل شئ وبغيره لم يكن شئ مما كان" (يو 1: 3) وهذه تساوى الكل به قد خُلِق .

وله قد خُلق = وهدف الخلقة مجد الله كما قيل فى إشعياء "بكل من دعي باسمي ولمجدي خلقته وجبلته وصنعته" (إش43: 7) أى إظهار مجد الله وإنعكاس مجد الله على خليقته . والله خلق الإنسان ليفرح فيسبحه ، وليحيا الإنسان أبديا فى حياة فرح وتهليل بالله .

وبالخطية فسدت الخليقة وماتت ، ولكن قصد الله لا يمكن أن يبطل أو يوقفه شئ .

وَلَهُ قَدْ خُلِقَ = وتجسد إبن الله ليعيد الصورة كما أرادها الله ، وليتمجد إسم الله . وكان أن تجسد المسيح ليجمع من قبلوه في جسد واحد هو رأسه ، وهذا الجسد أي الكنيسة تقدم الخضوع لله (1كو 15 : 28) . والمسيح تمجد بناسوته ليعيد لنا صورة المجد التي أرادها من الأول منذ الأزل (يو 17 : 5 ، 22) ولنُظْهِرْ بأجسادنا الممجدة مجده ويظهر مجده فينا كما تظهر الطبيعة الجميلة جمال نور الشمس الساقط عليها ، ويقلوبنا الفرحة نسبحه ونمجده على ما أعطانا إياه من فرح ومجد أبدى . وبهذا يتمجد المسيح إذ أن الإنسان الذي أعاد له المسيح الحياة الأبدية والمجد سيمجده أبديا .

هو سيد ومالك الكل وضابط الكل وسيد وملك الكل فهو خالق الكل . وكل خليقة المسيح تعلن قدراته الفائقة ومحبته للكل، فالخليقة تمجد المسيح.

الغُرُوشَ = من أعلى رتب الملائكة. وقارن الإسم مع (مز 10:18) ركب على كاروب وطار. ومنها نرتل يوم أحد الشعانين "الجالس فوق الشاروبيم".

سِيَادَاتٍ / رِيَاسَاتٍ / سَلَاطِين = درجات مختلفة من الملائكة. وهنا فالرسول يرد على الغنوسيين الذين إدعوا أن هذه الرتب من الملائكة أعلى من المسيح ويظهر أن المسيح هو خالق الجميع.

قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ = تشير الأزلية المسيح، فوجوده يسبق الوجود فهو الأول والآخِر، وهو فوق كل الملائكة بمراتبهم، بل هو الذي خلقهم.. فما معنى عبادة الملائكة اذن ؟

وَفِيهِ يَقُومُ الْكُلُ = هو الأساس والدعامة والحافظ لكل الوجود. هذه العبارة تساوى قوله حامل كل الأشياء بكلمة قدرته (عبادة). فهو وراء التكامل في هذا العالم، ووراء النظام الذي يحكم العالم، ووراء كل القوانين التي تحكم العالم كالجاذبية مثلاً. وطبعاً في هذا رد على من يقول أن العالم خُلِقَ بواسطة أبونات أقل من الله في جوهرها (أبونات ناقصة) وهذا مبرر للشرور التي في العالم أن الله القدوس لم يخلقها بل أبونات مستواهم أقل من الله في القداسة.

الآيات (18-19):- "<sup>18</sup>وَهُوَ رَأْسُ الْجَسَدِ: الْكَنِيسَةِ. الَّذِي هُوَ الْبَدَاءَةُ، بِكُرٌ مِنَ الأَمْوَاتِ، لِكَيْ يَكُونَ هُوَ مُتَقَدِّمًا فِي كُلِّ شَيْءٍ. <sup>19</sup>لَأَنَّهُ فِيهِ سُرَّ أَنْ يَحِلَّ كُلُّ الْمِلْءِ. " رَأْسُ الْجَسَدِ = أشار الرسول فيما سبق لأمجاد المسيح في الخليقة الأولى. وهنا يشير لأمجاده في الخليقة الثانية وهذه أعظم فهي كلَّفته تجسده وموته وقيامته، وهو بعد قيامته صار رأساً للجسد الذي هو الكنيسة.

آدم كان رأس الخليقة القديمة فقد خرجت حواء منه والأولاد منهما أى منه ، فالعالم الموجود كله منذ آدم هو من جسد آدم ولكنه جسد ميت لأن رأس الجسد ميت وهو آدم . وجاء المسيح بجسدنا الإنساني ليميت الخليقة العتيقة المأخوذة من آدم ويقوم بحياة جديدة أبدية ، وكل من يعتمد يثبت في جسد المسيح هذا فصار المسيح رأسا لهذا الجسد الحي الذي هو الكنيسة . وصرنا نحن ننتمي لهذا الجسد بالمعمودية.

وكما أن العالم بدايته وإستمراره وإعتماده ووجوده ونظامه في المسيح، هكذا الكنيسة بدايتها وإستمرارها وحياتها الأبدية هي فيه، وقوة قيامته هي قوة وحياة وثبات الكنيسة.

البِعْرِ مِنَ الأَمْوَاتِ = هناك أموات قاموا قبل المسيح لكنهم ماتوا ثانية، وهم قاموا بجسد مثل جسدنا هذا ولم يدخلوا المجد. أما المسيح فهو قام بجسد مُمَجَّد لا يمكن أن يموت ثانية ودخل المجد بجسده هذا، وهو علة قيامة الجميع.

لِكَيْ يَكُونَ هُوَ مُتَقَدِّمًا فِي كُلِّ شَيْءٍ = يكون له المقام الأول ويتقدمنا بجسده الممجد إلى المجد، فهو أول من قام من الأموات بحياة أبدية لا تموت ، وهو أول من دخل للمجد بجسده الإنساني .

لأَنَّهُ فِيهِ سُرَّ = كانت هذه محل سرور الآب أن يحل في المسيح كل الملء وهذا لحساب الكنيسة، فكل حكمة وكل قوة، وكل ما نحصل عليه هو من إمتلائه هو.

يَحِلُّ كُلُّ الْمِلْءِ = هذه تشير لإتحاد اللاهوت بالناسوت ، بدون اختلاط ولا إمتزاج ولا تغيير. (أنظر تفسير الآيات 2: 9، 10). فهو الله الذي ظهر في الجسد (1تى 16:3) + (يو 1:1-3). وهذا لا يعنى أن جسد المسيح كان يُحِّد عمل اللاهوت في قوته المطلقة في العمل لتجديد الإنسان والكون. وكلمة يحل تعنى حلولاً دائماً لكل الصفات الإلهية في جسد المسيح. إذاً هو ليس أحد الإنبثاقات كما قال الغنوسيون، بل هو الله نفسه. صار للمسيح ملء النعمة بجسده ومنه نغترف ومن ملئه نحن جميعاً أخذنا نعمة فوق نعمة (يو 16:1).

آية (20):- "<sup>20</sup>وَأَنْ يُصَالِحَ بِهِ الْكُلَّ لِنَفْسِهِ، عَامِلاً الصُّلْحَ بِدَمِ صَلِيبِهِ، بِوَاسِطَتِهِ، سَوَاعٌ كَانَ: مَا عَلَى الأَرْضِ، أَمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ. "

يُصَالِحَ بِهِ الْكُلَّ = طبعاً الصلح لمن يقبل المصالحة ويؤمن بالمسيح ويقدم توبة عن أعماله الشريرة . بِدَمِ صَلِيبِهِ = الدم الذي يكفر عنا أي يغطينا فيري الآب إبنه ولا يري خطايانا ، يراه الملاك المهلك ويعبر (فالمسيح فصحنا) وقوله الدم إذا هو له جسد حقيقي وليس خيالياً كما قال الغنوسيون. سَوَاعٌ مَا كَانَ عَلَى الأَرْضِ، أَمْ مَا في السَّمَاوَاتِ = الصلح كان صلحاً بين الله والإنسان (2كو 5: 18) ، وبين الإنسان والإنسان وبين الأرضيين والسمائيين، فلقد صاروا كنيسة واحدة، والمسيح صار رأساً لكليهما (أف1:10) . وصارت السماء تفرح بتوبة الخطاة "السماء تفرح بخاطئ واحد يتوب" (). لقد صار كل شيء جديداً في المسيح يسوع (2كو 5: 17) .

والرسول بدأ بالأرض لأن العداوة بدأت في الأرض بسقوط آدم وبنيه. ولاحظ انه لم يقل وما تحت الارض كما قال في (في2: 10) فلا صلح مع الشيطان.

### آية (21):- "21 وَأَنْتُمُ الَّذِينَ كُنْتُمْ قَبْلاً أَجْنَبِيِّينَ وَأَعْدَاءً فِي الْفِكْرِ، فِي الأَعْمَالِ الشِّبِّرِيرَةِ، قَدْ صَالَحَكُمُ الآنَ. "

يمكنكم أيها الكولوسيون أن تلمسوا هذه المصالحة، فبعد ما كنتم أجنبيين عن الله وغرباء صرتم الآن مصالَحين. أجنبيين = الخطية تسببت في إنفصال الإنسان عن الله منذ إختبا آدم من الله. والكولوسيون صاروا أجنبيين أي إنفصلوا عن الله بسبب أفكارهم وأعمالهم الشريرة السابقة. صاروا خارج الحظيرة، وكانوا لا يعرفون الله ، بل يعبدون أوثانهم، وكانت إراداتهم وشهواتهم الرديئة عداوة لله. قَدْ صَالَحَكُمُ = جعلهم شعبه وصاروا من رعيته وخلصته . فنحن البشر كان من المستحيل أن نتصالح مع الله لذلك تنازل هو وصالحنا.

### آية (22): - "22فِي جِسْمِ بَشْريَتِهِ بِالْمَوْتِ، لِيُحْضِرَكُمْ قِدِّيسِينَ وَبِلاَ لَوْمِ وَلاَ شَكْوَى أَمَامَهُ. "

المسيح مزمع أن يحضرنا أمام الآب (أف 18:2) كاملين في حالة كمال.. كيف ؟ يقول الرسول : فِي حِسْمِ بِشُرِيَّتِهِ = الذي سُمَّر على الصليب، هذا الجسم هو مركز المصالحة. نستتر فيه فيكفر (يغطى) خطايانا فنصير بلا لَوْمٍ = المسيح وحده هو الذي بلا لوم. ولكن إتحادنا به يجعلنا بلا لوم لذلك يقول السيد المسيح "إثبتوا في وأنا فيكم" وهذا يكون بالمعمودية أولاً وبالتوبة كحياة نحياها، مع التناول المستمر من جسد الرب ودمه. وبهذا يحمل المسيح خطايانا ويعطينا بره. لا يعود يرانا الآب في خطايانا بل يرانا في المسيح = فِي حِسْمِ بَشَرِيَّتِهِ.. في لا لَوْمٍ وَلا شَمْوَى = من الذي يشتكي علينا؟ الشيطان. ولكن من ثبت في المسيح فدم المسيح يطهره. وقوله جسم بشريته إثبات لأن جسده كان حقيقياً وليس خيالاً.

## آية (23):- "23إِنْ تَبَتُمْ عَلَى الإِيمَانِ، مُتَأَسِّسِينَ وَرَاسِخِينَ وَغَيْرَ مُنْتَقِلِينَ عَنْ رَجَاءِ الإِنْجِيلِ، الَّذِي سَمِعْتُمُوهُ، الْمَكْرُوز بهِ فِي كُلِّ الْخَلِيقَةِ الَّتِي تَحْتَ السَّمَاءِ، الَّذِي صِرْتُ أَنَا بُولُسَ خَادِمًا لَهُ. "

هنا يضيف الرسول شرطاً جديداً لنكون بلا لوم وبلا شكوى، ألا وهو الثبات على الإيمان الصحيح = إنْ تُبَتُمْ عَلَى الإيمان الصحيح في مواجهة حروب التشكيك من الهراطقة حتى لا يضيع منهم هذا التصالح وبالتالى الميراث، فمن يثبت في الإيمان يستفيد من دم المسيح. غَيْر مُنْتَقِلِينَ عَنْ رَجَاءِ الإنجيلِ = رجاء الإنجيل هو المسيح الذي سيُحضرنا كاملين لميراث أبدى في ملكوته، والمسيح هو أساس كل بركاتنا. والإنجيل هو الذي بشر به أبفراس وليس غيره من أقوال الهراطقة آية 7 وآية 5. فكلمة حق الإنجيل هي ما علم به أبفراس.

الْمَكْرُورِ بِهِ فِي كُلِّ الْخَلِيقَةِ يقولها بالوحى أن الإنجيل سيصل لكل العالم فالمسيح مات وقام لأجل كل العالم ومن يقبل ويؤمن بالكلمة التى تصله يخلص. الَّذِي صِرْتُ أَنَا بُولُسَ خَادِمًا لَهُ = أى الإنجيل، فبولس صار خادماً للإنجيل يكرز به في كل مكان للأمم.

الآيات (24-27):- "<sup>24</sup>الَّذِي الآنَ أَفْرَحُ فِي آلاَمِي لأَجْلِكُمْ، وَأُكْمِّلُ نَقَائِصَ شَدَائِدِ الْمَسِيحِ فِي جِسْمِي لأَجْلِكُمْ، وَأُكْمِّلُ نَقَائِصَ شَدَائِدِ الْمَسِيحِ فِي جِسْمِي لأَجْلِكُمْ، لِتَتْمِيمِ كَلِمَةِ اللهِ جَسَدِهِ، الَّذِي هُوَ الْكَنِيسَةُ، <sup>25</sup>الَّتِي صِرْتُ أَنَا خَادِمًا لَهَا، حَسَبَ تَدْبِيرِ اللهِ الْمُعْطَى لِي لأَجْلِكُمْ، لِتَتْمِيمِ كَلِمَةِ اللهِ. <sup>26</sup>السِّرِ اللهِ الْمُعْطَى لِي لأَجْلِكُمْ، لِتَتْمِيمِ كَلِمَةِ اللهِ. <sup>26</sup>السِّرِ اللهُ أَنْ يُعَرِّفَهُمْ مَا هُوَ مُثْذُ الدُّهُورِ وَمُثْذُ الأَجْيَالِ، لكِنَّهُ الآنَ قَدْ أُظْهِرَ لِقِدِيسِيهِ، <sup>27</sup>الَّذِينَ أَرَادَ اللهُ أَنْ يُعَرِّفَهُمْ مَا هُوَ عَنْ مُجْدِ هَذَا السِّرِ فِي الْأُمَمِ، الَّذِي هُوَ الْمَسِيحُ فِيكُمْ رَجَاءُ الْمَجْدِ. "

عانى الرسول من إضطهاد الكل لهُ، يهوداً وأمم. ومع كل آلامه كان فى فرح، فلا يستطيع أحد أن ينزع فرحنا منا (يو 22:16) = اللّذِي الآنَ أَفْرَحُ فِي آلاَمِي = يقول أفرح فى آلامى ولم يقل بسبب آلامى، فالآلام ليست سبب الفرح، بل الفرح يكون بسبب التعزية التى يعطيها الله له وسط آلامه وبسبب أخبار إنتشار الإيمان وأن أهل كولوسى صاروا مؤمنين. ولاحظ أن الرسول يكتب هذه الرسالة وهو مسجون ومربوط بسلاسل.

لأَجْلِكُمْ = هذا السجن كان بسبب كرازته للأمم (أف1:3). والمسيح أخبرنا أننا سنواجه إضطهاداً من العالم. فالبغضة ضد المسيح ينبوع عميق لم يفرغ في السيد فقط بل ظل ممثلناً لأجل تلاميذه وكل المؤمنين به. والآلام التي تقع على الكنيسة تقع على جسد المسيح "شاول شاول لماذا تضطهدني" (أع 4:9) = أُكمِّلُ نَقَائِصَ شَدَائِدِ المسيحِ = آلام المسيح كاملة وقد حققت الخلاص، لكن على شعبه أن يشترك معه في صليبه لا لتحقيق الخلاص لكن للكرازة والشهادة له. المسيح كان كمن أودع رصيداً ضخماً في بنك وأعطانا شيكات على بياض ما لم نكتبها لن نحصل على شيء، ولكن الرصيد رصيده هو وليس رصيدي أنا.

فالمسيح حقق الكفارة بدمه الثمين وعلينا بالإيمان والجهاد ودموع التوبة وإحتمال الألم وإعلان قبول الصليب، ومشاركة المسيح آلامه أن نكتب الشيكات التى تعطينا رصيداً ندخل به للسماء. بل فى قبولنا للألم يكون هذا شهادة للآخرين فيقبلونه. فلإنتشار الإنجيل كان لابد أن يتألم المسيح وتتألم الكنيسة. وألام أى عضو هى ألام تقع على الجسد، جسد المسيح، ألام أى عضو فى أى جسد هى ألام لكل الجسد وبالذات الرأس الذى يزود الكل بالأحاسيس. وجسد المسيح لم يكتمل بعد فأولادى وأولاد أولادى وأولادهم سيكملون هذا الجسد، ولذلك ولأن هناك أجيال آتية، فإن الآلام المفروض أن تقع على جسد المسيح لم تكمل بعد، وحينما يكتمل جسد المسيح مع آخر مولود يؤمن بالمسيح، تكمل ألام وشدائد المسيح. وبولس بما أنه عضو فى جسد المسيح فالألام التى تقع عليه تكمل جزءاً من آلام جسد المسيح. وبنفس المفهوم فمن يطعم فقيراً يطعم المسيح (مت 25: 34-40). وقارن آية 23، 24 فنفهم أن بولس يحتمل هذه الآلام بفرح لأجل رجاء الإنجيل. الني صرئت أنا بولس خادماً لها الكنيسة.

حَسَبَ تَدْبِيرِ اللهِ الْمُعْطَى لِي = هى وكالة أعطاها الله، أو ثروة أعطاها الله بغرض توزيعها على الآخرين، والمقصود أن الله إختار بولس كرسول للأمم ليبشرهم بإنجيل المسيح الذى هو مصالحة الله معهم وأن المجد صار نصيب من يؤمن .

لأَجْلِكُمْ = لأجل الأمم (أع21:22). وذهب بولس للأمم لِتَتْمِيمِ كَلِمَةِ اللهِ السِّرِ الْمَكْتُومِ = (أف2:3). السر الذي كان مخفياً ولكنه صار ظاهراً الآن هو إنضمام الأمم لليهود ليكونوا كنيسة واحدة لها مجد وميراث. أعدها المسيح للكل، لكل من يؤمن به. أُطْهِرَ لِقِدِيسِيهِ = كما رأى بطرس رؤيا الملاءة.

السبّرِ هُوَ الْمَسِيحُ فِيكُمْ رَجَاءُ الْمَجْدِ = فكل المؤمنين بالمسيح، الذين صار المسيح فيهم أى ثابتاً فيهم، وهم ثابتون فيه، صاروا يترجون هذا المجد الذى فيه المسيح الآن، إذ هم ثابتين فيه، ففى المسيح مذخر لنا كل مجد وميراث، بل كل بركة فى هذا العالم وفى الدهر الآتى.

الآيات (28-29):- "<sup>82</sup>الَّذِي نُنَادِي بِهِ مُنْذِرِينَ كُلَّ إِنْسَانٍ، وَمُعَلِّمِينَ كُلَّ إِنْسَانٍ، بِكُلِّ حِكْمَةٍ، لِكَيْ نُحْضِرَ كُلَّ إِنْسَانٍ كَامِلاً فِي الْمَسِيحِ يَسَمُوعَ. <sup>29</sup>الأَمْرُ الَّذِي لاَّجْلِهِ أَتْعَبُ أَيْضًا مُجَاهِدًا، بِحَسَبِ عَمَلِهِ الَّذِي يَعْمَلُ فِي بِقُوَّةٍ. " بولس هنا ينذر ويعلم أن لا ينقاد الكولوسيون للتعاليم الغريبة التي تفصلهم عن رأسهم في المجد. ولكي يحضرهم كاملين في ذلك اليوم. ولنلاحظ أن للإنذار وقتاً وللتعليم وقتاً. مُنْذِرِينَ = بالدينونة الأخيرة لرافضي الإيمان ونلاحظ أن يحضرهم والمسيح هو الذي يكمل الجميع فيه.

كل إنسان كاملاً = تكررت عبارة كل إنسان في آية 28 (3 مرات) وتكررت كلمة كل في الرسالة 35 مرة. وقصد الرسول إظهار أنه ليس هناك تمييز كما يقول الغنوسيون: فالحكمة والمعرفة والكمال هي للجميع. وأن الكمال يكون بالإتحاد والثبات في المسيح = كُلَّ إِنْسَانٍ كَامِلاً فِي الْمَسِيحِ يَسُوعَ = وليس عن طريق زيادة المعرفة كما يقول الغنوسيون. ونفهم من الآية أنه ليس هناك توقف في الحياة مع المسيح بل نمو دائم نحو الكمال. ونحن في المسيح صرنا كاملين وبلا لوم وبلا دينونة (أف1 : 4 + رو8 : 1) وهذا لأننا حين نكون ثابتين في المسيح لا يرانا الآب في نقصنا بل يرى إبنه المسيح الكامل.

مُجَاهِدًا = في سهره ورعايته وكرازته وصلواته وإحتماله للآلام.

عودة للجدول

### رسالة بولس الرسول إلى أهل كولوسي (الإصحاح الثاني)

الآيات (1-3):- "أَفَإِنِّي أُرِيدُ أَنْ تَعْلَمُوا أَيُّ جِهَادٍ لِي لأَجْلِكُمْ، وَلأَجْلِ الَّذِينَ فِي لاَوُدِكِيَّةَ، وَجَمِيعِ الَّذِينَ لَمْ يَرَوْا وَجُهِي فِي الْمَوَبَّةِ النَّالِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

لاَوُدِكِيَّة = هي مدينة في آسيا الصغرى بالقرب من كولوسي، على نهر ليكوس، وبشرها أبفراس، وهو يذكرها هنا لأن أبفراس بشرها مع كولوسي ولأن لهم نفس المشاكل، ويبدو أن كنيسة لاودكية كانت هي الأكبر (كو4: 15، 16).

أُريدُ أَنْ تَعْلَمُوا = لو علموا محبته لهم وجهاده لأجلهم لإستمعوا لتعاليمه.

أيُّ جِهَادٍ = كل عمل وكل خدمة لبناء كنيسة المسيح يقاوّم بحروب شديدة وخداعات كثيرة من إبليس، ولذلك يحتاج الخدام أن يجاهدوا في الإهتمام بأولادهم والصلاة لأجلهم وتعليمهم وكرازتهم. وهنا نرى محبة بولس الرسول لكنيسة المسيح، فهو يجاهد ليس لمن علمهم فقط بل حتى لمن لم يراهم كأهل كولوسي ولاودكية الذين لم يكن قد رآهم قبل حبسه في روما. وهكذا كل مسيحي حقيقي عليه أن يصلى حتى لمن لا يعرفهم. إن بولس لو استطاع لذهب إليهم ولكن قيوده في سجنه كانت تمنعه فاكتفى بالرسائل لهم والصلاة لأجلهم. وماذا يطلب الرسول لهم ، أو ماذا يجاهد لأجله في صلاته عنهم؟ تتعوِّى قُلُويُهُمْ مُقَتَّرِيَةٌ فِي الْمُحَبِّةِ = أى يطلب لهم أن يتعزوا وأن يقترنوا بالمحبة (تكون لهم علاقات قوية في المحبة) وعموماً فلا تعزية سوى في المحبة، فالمحبة هي للحية" (مز 133 داء). هذا المزمور يشرح ما يريده الرسول، فحين نجتمع في محبة ينسكب الروح علينا اللحية" (مز 133 داء). هذا المزمور يشرح ما يريده الرسول، فحين نجتمع في محبة ينسكب الروح علينا الزيت الذي إنسكب على رأس هرون إشارة إلى الروح القدس). والروح القدس هو المعزى (يو 14 : 16 ، ألذي تبعضاء جسد المسيح الرأس، والطيب هو الموب أي المحبة، فهو يربط أعضاء جسد المسيح الذين هم نحن بمفاصل آية 19 والمفاصل هي المحبة. وإستعمل الرسول كلمة إقتران إشارة لقوة رباطات المحبة بيننا. ومن يتجاوب مع الروح القدس ويحب الإخوة يملأه الروح القدس من تعزياته. ولاحظ أن التعزية الحقيقية التي يعطيها الروح تختبر بالأكثر وسط الضيقات ، والمحبة الحقيقية للناس تُعرف في إستمرارها حتى لمن يسيئون إلينا.

لِكُلِّ غِنَى يَقِينِ الْفَهْمِ = أى لن نصل إلى الفهم الأكيد للأسرار الإلهية بدون محبة وهذا ما فهمناه من (أف 3: 19،18). فكيف ندخل بيت الملك ونطلع على أسراره دون أن يدعونا هو لذلك، وكيف يدعونا إن لم يكن هناك محدة؟

لِكُلِّ = تعنى لبلوغ (الترجمة التفسيرية) وفي الإنجليزية TO ATTAIN . والفهم المقصود به في اليونانية.. المعرفة العملية أو الإختباريه وهذه تكون بتنفيذ الوصايا فنعرف المسيح. (مت 7 : 24 - 27) . وهنا نرى

العلاقة بين السلوك الروحي وحصولنا على المعرفة الروحية. من يطيع الوصايا سيعرف المسيح عن إختبار . يقين الفهم أي الفهم الكامل الصحيح، ومن له هذا الفهم وعرف المسيح سيكتشف بسهولة ضلال الهرطقات. والروح القدس هو الذي يعلم ويذكر ، ومن يمتليء منه ، يملأه الروح من المحبة. وهنا الرسول يريد لهم أن يفهموا أنه لا الفلسفة ولا التهوّد سيعطيانهم شيئاً. بل أن البر سيكون لهم بالمسيح، والمعرفة ستكون بالمسيح، والمعرفة ستكون بالمسيح الذي يعطى لكنيسته كل شيء ، فهو المذخر فيه جميع كنوز الحكمة والمعرفة ليمعوفة ليمعوفي اللهم الآب والمسيح = الرسول يصلى حتى يفتح الله قلوبهم ويفهموا سر الآب والمسيح، أي العلاقة بين الآب والمسيح. فالآب في الإبن والإبن في الآب (يو 19:4-11). وأن الإبن مولود أزلي من الآب كشعاع نور مولود من الشمس، هو يعلن لنا الآب الذي لا نستطيع أن ندركه. وأن الآب هو نبع للمحبة، وإشعاعات الحب الإلهي التبعث من الآب لتصب في الإبن المحبوب بالروح القدس يسكب المحبة الإلهية فينا (رو 5:5) هذه هي مقاصد الإلهية، فبإتحادنا بالإبن صرنا أبناء، وأصبح الروح القدس يسكب المحبة الإلهية فينا (رو 5:5) هذه هي مقاصد الله الأزلية في المسيح من جهة الكنيسة أي فداء المسيح الذي به جعل الكنيسة جسده، فحصلت الكنيسة على البنوة، وبالتالي صار لها مجد المسيح.

المُذَّخَرِ فِيهِ جَمِيعُ كُنُورِ الْحِكْمَةِ وَالْعِلْمِ = المسيح هو أقنوم الحكمة ويحوى كل حكمة ومذخر فيه ، أى يستتر فيه حكمة خفية عن الأنظار. وقوله كنوز يعنى أنها لن تفرغ أبداً وأنها عظيمة الفائدة. فهو مصدر كل حكمة. وهذا رد على الغنوسيين الذين يقولون أن المعرفة تأتى من الفلسفة والعقل والبحث، بل تصوروا أن معرفتهم وحكمتهم البشرية يمكن أن تفوق المسيح نفسه، لذلك يشرح لهم الرسول أن المسيح فيه كل حكمة، وأى حكمة خارجة عن المسيح ما هي إلاّ ضلال كما أضلت الحية حواء. والمسيح يعطى حكمته لمن يشاء من المؤمنين (لكل من هو ثابت فيه ومتحد معه) وليس لمن يعتمد على حكمته البشرية. ويعطيها للبسطاء (مت25:11).

الآيات (4-7):- "ُوَإِنَّمَا أَقُولُ هَذَا لِئَلاَّ يَخْدَعَكُمْ أَحَدٌ بِكَلاَمٍ مَلِق. <sup>5</sup>فَإِنِّي وَإِنْ كُنْتُ غَائِبًا فِي الْجَسَدِ لكِنِّي مَعَكُمْ فِي الْمَسِيحِ. <sup>6</sup>فَكَمَا قَبِلْتُمُ الْمَسِيحَ يَسُوعَ الرَّبَّ اسْلُكُوا فِيهِ، فِي الْمُسِيحِ. <sup>6</sup>فَكَمَا قَبِلْتُمُ الْمَسِيحَ يَسُوعَ الرَّبَّ اسْلُكُوا فِيهِ، أَمْتَأَصِّلِينَ وَمِبْنِيِّينَ فِيهِ، وَمُوَطَّدِينَ فِي الإِيمَانِ، كَمَا عُلِّمْتُمْ، مُتَفَاضِلِينَ فِيهِ بِالشَّكْرِ. "

بِكَلاَمٍ مَلِق = أى كلام له بريق وباطنه يحمل سماً مميتاً، وهذا هو هدف إبليس أن يخدع المؤمنين بشىء آخر خارج عن المسيح ليميتهم، هكذا فعل مع حواء. والغنوسيون خدعوهم بأن الإنتفاخ بالمعرفة بعيداً عن المسيح فيه الخلاص.

وَنَاظِرًا تَرْتِيبَكُمْ وَمَتَانَةً إِيمَائِكُمْ = هذا ما أخبره به أبفراس فأراد الرسول أن يثبتوا على الإيمان الذى تسلموه. والرسول بالرغم من بُعْده عنهم فهو فى سجنه فى روما منشغل بهم فى أفكاره وإهتماماته، يصلى لأجلهم، فكأنه يعيش معهم = لكنّي مَعَكُمْ فِي الرُّوح.

مَتَانَةً = تعبير عسكرى يشير لجيش قوى مرتب قادر أن يصد غارات العدو الذى يحاول فتح ثغرة فى جبهة القتال.

فَكَمَا قَبِلْتُمُ الْمَسِيحَ اسْلُكُوا فِيهِ = قوله "اسلكوا فيه" تعنى ثباتهم فى المسيح وإتحادهم معه، لا يشغل فكرهم ولا قلوبهم سواه، وإن فعلوا وأحبوا المسيح لهذه الدرجة، وملا حبه قلوبهم، لن يستطيع عدو الخير أن يجد مكاناً فى قلوبهم لأى محبة للعالم ولا لفكر غريب، فالقلب ملآن غير قابل أن ينشغل بشىء آخر وقوله "اسلكوا فيه" يفهم منه أن من يثبت فيه، وهو الطريق المؤدى للآب، يصل لحضن الآب. والثبات فيه يكون:

- 1. لمن آمن وإعتمد ويحيا حياة توبة متبعا وصايا الكتاب. مثل هذا تصير له حياة المسيح . ويستخدم المسيح أعضاءه كألات بر .
  - 2. دائم التتاول من جسد الرب ودمه.
    - 3. لا ينكر إيمانه.

مُتَأْصِّلِينَ وَمَبْنِيِّينَ فِيهِ MOOTED AND BUILT UP IN HIM مُتَأْصِّلِينَ... فِيهِ = التشبيه هنا بالنبات، وهذا له جذور تمتد في باطن الأرض، وكلما كان الجذر عميقاً يحصل على المياه فينمو النبات، وكلما كان قوياً ينمو النبات. لذلك كانت دعوة المسيح "أدخلوا إلى العمق". فكلما دخل المؤمن للعمق يصل للمياه (الروح القدس) فيكون غرساً روحياً. ولاحظ قوله فيه فنحن كلما نثبت في المسيح ونتحد به ندخل للعمق فنرتوى من مياه الروح القدس وننمو فيه (أف 15:4). فأعضاء الجسد لابد وأن تنمو. ولا نمو إلا لو كنا ثابتين فيه ولا إرتواء من العمق إلا لو كنا ثابتين فيه. وكيف نثبت فيه كمؤمنين؟

- 1. طبعاً مادمنا مؤمنين فلا محل للكلام عن الإيمان والمعمودية، فهذا موجود.
- 2. تكون حياتنا منسجمة مع المسيح بلا سماح بأى إستخفاف بالخطية وأن نسلك فى قداسة. والتناول المستمر من جسد الرب ودمه.
  - 3. التمسك بالإيمان القويم، المسلَّم مرة للقديسين (يه 3).
  - 4. السلوك بمحبة نحو كل إنسان. فالله محبة، وحياة بلا محبة لا يحتملها الله.
  - 5. الإلتصاق المستمر بالله (صلاة دراسة كتاب تسبيح اجتماعات..).
- 6. زيادة أصوامنا كوسيلة للزهد في محبة العالم. فالصوم والصلاة أسلحة ضد إبليس ، كما قال السيد المسيح .

بإختصار يكون المسيح كل حياتنا. نحن كنا متأصلين في آدم حين سقط، لذا إشتركنا في عواقب الخطية. وهكذا صرنا متحدين مع المسيح كرأس جديد ، ولنا الإشتراك معه في الحياة التي يحياها الآن، وننتظر أن ننضم إليه في المجد العتيد أن يُستعلن فينا.

مَبْنِيِّينَ... فِيهِ = التشبيه السابق كان المؤمن مشابهاً لنبات ينمو، وهنا يشبه المؤمن بحجارة حية في مبنى أساسه المسيح. وهذان المثلان سبق للرسول إستخدامهما في (اكو 9:3). والمبنى يشير لتراص المؤمنين في

محبة ليكمل البناء. وثباتنا في المسيح هو السبب في أنه يعطينا حياته "لى الحياة هي المسيح" (في 21:1) + "أحيا لا أنا بل المسيح يحيا فيّ (غل20:2). وبهذا نكون حجارة حية.

مُوَطَّدِينَ فِي الإِيمَانِ = يوطد أى يثبت أو يرسخ. فقطعاً كلما تأصل المسيحى فى المسيح يثبت إيمانه، الإيمان الصحيح الذى قبلناه عن طريق الرسل والكنيسة. وموطدين = غير مزعزعين. كَمَا عُلِّمْتُمْ = كما علمكم أبفراس وليس المتهودون أو الغنوسيون مُتَفَاضِلِينَ فِيهِ بِالشُّكْرِ = متفاضلين أى مكثرين أو فائضين أو يزداد إيمانكم فيه = أى فى الإيمان. وكيف يزداد إيماننا؟ بِالشُّكْرِ. فمن يحيا شاكراً على كل شىء يزداد إيمانه، ومن يحيا متذمراً ينقص إيمانه، لذلك تعلمنا الكنيسة أن نبدأ كل صلواتنا بالشكر، ونشكر على كل حال وفى كل حال. وكلما إزداد الإيمان يزداد فرحنا فنشكر، وكلما عشنا حياة الشكر يزداد إيماننا. وهكذا...

لقد كانت البرية بالنسبة لشعب إسرائيل مدرسة للإيمان ، علمهم فيها الله حياة الإيمان. (راجع مقدمة سفر الخروج تحت عنوان مدرسة الإيمان) . فهم عرفوا الله بالعيان في مصر ، عرفوه كاله جبار إذ رأوا بعيونهم الضربات العشر وشق البحر. لكن الله لا يمكن إرضاؤه إلا بالإيمان أي الثقة فيه وفي أحكامه كإله صانع خيرات (عب ا6:11). فكان لابد أن ينقلهم الله إلى حياة الإيمان، فإننا في هذا العالم نسلك بالإيمان لا بالعيان (2كو 7:5). والإيمان هو الثقة بأمور لا تُرى (عب 1:11). وكان هذا بأن الله سمح لهم ببعض التجارب (ماء مر / لا ماء/ لا طعام...) وكان عليهم أن يذكروا أعمال الله السابقة معهم، ولكنهم تذمروا فلم يزداد إيمانهم، لم يستفيدوا من مدرسة الإيمان. والله يسلك معنا حتى الآن بنفس الطريقة، فهو يسمح ببعض التجارب، ومن يحيا حياة الشكر وسط التجارب واثقا أن الله سيتدخل ، يرى يد الله حين تمتد لتنقذه من التجربة ، فينمو إيمانه ، ومن يتذمر يفقد رؤية يد الله فلا ينمو إيمانه ، ولا يستفيد من درس التجربة ، ولا يرضى الله.

الآيات (8-10):- "8أنْظُرُوا أَنْ لاَ يَكُونَ أَحَدٌ يَسْبِيكُمْ بِالْقَلْسَفَةِ وَبِغُرُورٍ بَاطِل، حَسَبَ تَقْلِيدِ النَّاسِ، حَسَبَ أَرْكَانِ الْعَالَمِ، وَلَيْسَ حَسَبَ الْمَسِيحِ. فَوَإِنَّهُ فِيهِ يَحِلُ كُلُّ مِلْءِ اللَّهُوتِ جَسَدِيًّا. 10وَأَنْتُمْ مَمْلُوؤُونَ فِيهِ، الَّذِي هُوَ رَكَانِ الْعَالَمِ، وَلَيْسَ حَسَبَ الْمَسِيحِ. فَوَإِنَّهُ فِيهِ يَحِلُ كُلُّ مِلْءِ اللَّهُوتِ جَسَدِيًّا. 10وَأَنْتُمْ مَمْلُوؤُونَ فِيهِ، الَّذِي هُوَ رَبَّاسَةٍ وَسُلُطُان. "

فى آية 8 نرى الرسول يحذر من خطرين.. الْفَلْسَفَةِ = أى الغنوسية وخطرها أنها تعلم أن الخلاص بدون دم المسيح.. والتهود = تَقْلِيدِ النَّاسِ هذه لا تعنى التقاليد بصفة عامة، بل تعنى تعاليم الآباء اليهود التى تخالف الناموس والتى هاجمها السيد المسيح (مت 15: 2، 6) وخطر هذه

- 1) أنها تخالف الناموس من ناحية
- 2) وهناك خطر من إتباع الناموس حرفياً دون روح الناموس،

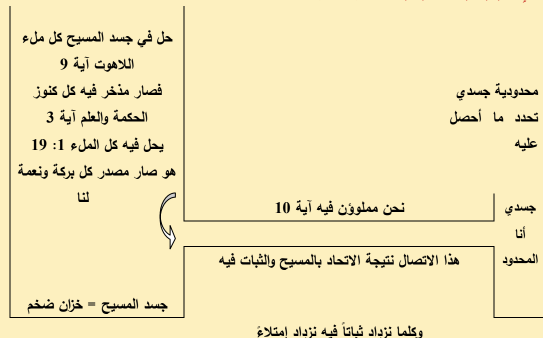
وهذا يعود بنا للذبائح والختان والتطهيرات الجسدية.. إلخ وهذا ما يعلّم به المتهودون، وهذا هو المقصود في هذه الآية من قوله تَقْلِيدِ النّاسِ = أي ما يعلم به المتهودون من ضرورة الإلتزام بحرف الناموس والإرتداد لطقوس الني كانت رمزا للمسيح، فإذا جاء المرموز إليه يبطل الرمز.

بَاطِل = جوفاء وغاشة وخادعة تعد بالسعادة ولكن لا تعطيها. والرسول أسمى التهود تقليد الناس، لأنهم تمسكوا بنقاليد الناس أى أبائهم أكثر من تمسكهم بالناموس نفسه، وهذا ما قادهم لإنكار المسيح. أما الرسل وغيرهم من الذين آمنوا بالمسيح فهؤلاء قد تمسكوا بالناموس قلبياً لإرضاء الله وليس لإشباع غرورهم وكبريائهم وإثبات برهم الذاتى، فأدركوا المسيح وإكتشفوه فغاية الناموس هو المسيح (رو 4:10).

حَسَبَ أَرْكَانِ الْعَالَمِ = كلمة أركان تشير لغوياً للحروف التي تتكون منها اللغة وهذه الكلمة تعنى الأوليات. ويقصد الرسول أن هذه الفلسفات البشرية لا تتقدم إلى ما هو أبعد من معرفة المحسوسات والقشور الخارجية. ولذلك إستخدم الرسول كلمة أركان العالم إشارة للعناصر الضعيفة أو الأوليات.

فالفلسفة أو الطقوس الناموسية لن توصل أحداً لأن يعرف الله، فلن يعرف أحد الله إلا بيسوع المسيح. فنحن صرنا أبناء لله بالمسيح يسوع، وصرنا قادرين أن نرى الآب حين نرى المسيح. وقوله وَلَيْسَ حَسَبَ الْمَسِيحِ = أى أن تقليد الناس والفلسفة مصدرهم ليس المسيح، بل تصورات الناس وهذه لا ترضى المسيح.

### فَإِنَّهُ فِيهِ يَحِلُ كُلُّ مِلْءِ اللَّاهُوتِ جَسَدِيًّا:



#### فَإِنَّهُ فِيهِ يَحِلُّ كُلُّ مِلْءِ اللَّاهُوتِ جَسَدِيًّا:

كلمة اللاهوت تعنى الكيان الإلهى والجوهر الإلهى. ففى التجسد لم يتحد جزء من اللاهوت مع جسد المسيح بل كل اللاهوت. اللاهوت بالكامل إتحد بالجسد. فالمسيح هو الله حتى لو إتخذ شكل إنسان. وكلمة يَحِلُ = جاءت بمعنى الإستمرار أي أن الألوهية ساكنة فيه على الدوام، كل الطبيعة الإلهية في كمالها.

وهذه الآية تشير أيضاً لأن المسيح لم يترك جسده بعد أن أنهى عمله الفدائى بل لقد كان إتحاد اللاهوت بالجسد (الناسوت) بلا إختلاط ولا إمتزاج ولا تغيير ولم ينفصلا قط لحظة واحدة ولا طرفة عين. وفي هذه الآية نرى رداً

على الغنوسيين فالمسيح هو الله نفسه وليس أيوناً وَسَطاً. وكان اتحاد اللاهوت بالناسوت بركة لنا . فنحن بالمعمودية والتتاول نتحد بجسده ، فنمتلئ من كل بركة نحتاج اليها .

وَأَنْتُمْ مَمْلُووُونَ فِيهِ = أى فى المسيح نمتلىء من كل البركات الإلهية. "من ملئه نحن جميعاً أخذنا ونعمة فوق نعمة" (يو 16:1). اى نأخذ كل ما نحتاجه لخلاصنا ، فنمتلىء بكل حكمة وقداسة من خلال اتحادنا به ، ونأخذ ايضا حياة أبدية وقداسة ومجد. وبحياة التوبة نستمر فى حياة الثبات فيه . ولا نحتاج أن نطلب شيئاً لا يوجد فيه، فهو وحده كفايتنا ولا نحتاج إلى أى فلسفة أو تقليد يهودى أو أركان اليهودية أو أركان العالم (قيل أن هذه الكلمة تشير لمن يعتقدون فى النجوم وأنها تشير للمستقبل، وكان الملوك يستشيرون المنجمين بل حتى الآن هناك عرافون يعملون كمستشارين لزعماء العالم. كل ما هو خارج المسيح فهو باطل ولا يقود سوى للموت. الذي هو رئيس الملائكة بحكم أنه خالقهم.

## الآيات (11-12):- "<sup>11</sup> وَبِهِ أَيْضًا خُتِنْتُمْ خِتَانًا غَيْرَ مَصْنُوعٍ بِيَدٍ، بِخَلْعِ جِسْمِ خَطَايَا الْبَشَرِيَّةِ، بِخِتَانِ الْمَسِيحِ. الآيات (11-12):- "لَمَدْفُونِينَ مَعَهُ فِي الْمَعْمُودِيَّةِ، الَّتِي فِيهَا أُقِمْتُمْ أَيْضًا مَعَهُ بإيمَانِ عَمَلِ اللهِ، الَّذِي أَقَامَهُ مِنَ الأَمْوَاتِ. "

قارن مع (رو6 :3-8). المتهودون كانوا يلزمون المؤمنين أن يختتنوا كشرط للخلاص وبهذا ضللوا أهل كولوسى. وهذا فالرسول يقول أن الأمم إذ إعتمدوا نالوا الختان الروحى من المسيح، وهذا يعنى الموت والقيامة مع المسيح، كما أن الختان الجسدى فيه موت لجزء من الجسم ليحيا الإنسان.

ومن نال ختان القلب الروحى لا حاجة له لختان الجسد، ولا عذر للمتهودين في عدم فهمهم لهذه الحقيقة، فالناموس تكلم عن ختان القلب (تث 10: 16) + (تث 6:30). ونرى هنا أن ختان القلب يصنعه الله، ومن يختن الله قلبه يحيا.

ونلاحظ فى (تت16:10) أنه يطلب منهم ختان القلب مع أنهم قد خُتنوا جسدياً، ومن هذا نفهم أن الله يهتم بختان القلب أكثر من ختان الجسد.

بل أن الختان اليهودى أقل كثيراً من ختان الروح فى المعمودية، فالختان اليهودى مصنوع بيد إنسان أما الختان الروحى فهو بعمل إلهى = غَيْرَ مَصْنُوعٍ بِيَدٍ. وذلك لأن المعمودية لها عمل روحى فهى موت مع المسيح وقيامة معه متحدين به (رو6). وبها ننفصل عن نسبتنا لآدم ونصير منتسبين لله. وبها نقوم مع المسيح من موت الخطية. وبها تتجدد طبيعتنا كلها. أما الختان اليهودى فليس سوى علامة فى الجسد تؤكد لليهودى أنه من شعب الله وراجع (رو 29:2) لترى أن الذى يختن القلب هو الروح القدس.

بِإِيمَانِ عَمَلِ اللهِ، الَّذِي أَقَامَهُ مِنَ الأَمْوَاتِ = لا معمودية إلا بعد الإيمان بما عمله الله بالمسيح. والقوة التي يعطيها لنا المسيح لنسلك في جدة الحياة (رو 4:6). فالقوة التي أقامت المسيح من الموت ستقيمنا.

- 1) الآن من موت الخطية وأعطنتا حياة أبدية.
  - 2) في الأبدية (أف 1: 20،19).

3) فمن يؤمن بالمسيح يكون له شركة في قيامته روحياً. فقوة الله التي عملت في المسيح لتقيمه هي نفسها تكون للمؤمن تعمل فيه روحياً ليحيا غير مستعبد للخطية.

خَلْعِ حِسْمِ خَطَايًا الْبَشَرِيَةِ = جسم البشرية = إنساننا العتيق = عبارة عن حالتنا ونسبتنا إلى آدم أو الطبيعة البشرية الساقطة التى ورثناها منه. وقوله خلع هو إشارة لأننا نخلع الطبيعة القديمة، ويموت فينا الإنسان العتيق الذى على شكل آدم ويولد إنسان جديد يتجدد حسب صورة خالقه (كو 3: 10،9). وبهذا الإنسان الجديد يبطل سلطان الخطية على الإنسان وينشىء فيه القوى الروحية القادرة بالمسيح على أن تبطل كل عمل للخطية وكافة خطايا الطبيعة الفاسدة (رو 6:41). ونجد هنا مقابلة بين الختان الذى هو قطع قطعة صغيرة من اللحم وتركها لتموت ، وبين المعمودية التى هى عمل روحى عظيم الأهمية الذى جرى فينا حين ولدنا من الله فى المعمودية، وبين المعمودية الجديدة. وكان الختان يميز شعب اليهود عن سائر الأمم وبه يصيرون منتسبين لله. وبالمعمودية نصير أولاداً له اذ اتحدنا بابنه. ولنلاحظ أن المسيح بعد موته وقيامته لم يذهب للهيكل، وإنتهت كل علاقة له مع الطقوس اليهودية، لذلك بعد معموديتنا وهى موت مع المسيح وقيامة تنتهى علاقتنا بالناموس وطقوسه. ونحن نعلم أن الخطية تبقى فينا بعد المعمودية ولكن لا يجوز أن تسود علينا بل بنعمة الله نسود نحن عليها (رو 6:41).

مَدْفُونِينَ مَعَهُ فِي الْمَعْمُودِيَّةِ = لذلك تقوم الكنيسة الأرثوذكسية بتغطيس المعمد ليحصل الدفن. وقوله مدفونين تشير لإستمرار الموت مع المسيح = موت الإنسان العتيق، وذلك بإماتة أنفسنا أمام الخطية (رو6: 11 + كو3).

آية (13):- "أَوَإِذْ كُنْتُمْ أَمْوَاتًا فِي الْخَطَايَا وَعَلْفِ جَسَدِكُمْ، أَحْيَاكُمْ مَعَهُ، مُسَامِحًا لَكُمْ بِجَمِيعِ الْخَطَايَا. "
من أول هذه الآية إلى آخر الإصحاح يتحدث عن إشتراك المؤمنين مع المسيح في موته وقيامته ، وأنهم به يستغنون عن كل حكمة بشرية وفرائض قديمة لم تستطع أن تعطيهم شيئاً من إحتياجاتهم. كُنْتُمْ أَمْوَاتًا فِي الْخَطَايَا = الخطية تعنى الموت الروحي أي الإنفصال عن الله، ولا يستطيع أحد أن يقيم الموتي ويحييهم سوى الله. أَحْيَاكُمُ = كيف ؟ بأن أعطانا حياة جديدة من الماء والروح. وهو أحيانا بنفس الحياة التي له في القيامة، صار لنا حياة جديدة. غَلْفِ جَسَدِكُمْ = يشير لحالة الإبتعاد والنجاسة التي كنا عليها والرغبات الشريرة التي كانت تعمل فينا بسبب الخطية، وهذه فيها إشارة للخطية الأصلية، أو الفساد الداخلي وحب الخطية أو القلب غير المختون. مُسَامِحًا لَكُمْ بِجَمِيعِ الْخَطَايَا = الله لا يحيينا ثم يتركنا تحت أثقال خطايانا بل يعطينا قوة لنسود على الخطية، وهو رفع عنا كل خطايانا السابقة وأقامنا من موتنا الأبدى ويعطينا قوة ويساندنا بنعمته حتى لا تسود علينا الخطبة ثانبة فنموت.

آية (14):- "14 إِذْ مَحَا الصَّكَّ الَّذِي عَلَيْنَا فِي الْفَرَائِضِ، الَّذِي كَانَ ضِدًّا لَنَا، وَقَدْ رَفَعَهُ مِنَ الْوَسَطِ مُسَمِّرًا إِيَّاهُ بِالصَّلِيبِ. "

الصَّكَ = هو في اليونانية إقرار الإنسان مكتوباً بيده بأنه مدين وعاجز عن إيفاء هذا الدين. والصك هو الوثيقة التي سجل بها عصياننا وتمرُّدنا على وصايا الناموس. الناموس طالب الإنسان بما لا يستطيع أن يعمله، وحكم بالموت على من يخالف ، لذلك كان الناموس ضِدًّا لَنَا.

مُسَمِّرًا إِيًّا هُ بِالصَّلِيبِ = قيل أنه كانت هناك عادة جارية وقتئذ، أن من كانت عنده ورقة مالية على أحد، ثم قبض قيمتها، يعلقها بالمسمار بالعتبة أو بالحائط دلالة على أنه إستوفى حقه من المديون. وقيل أنه عندما كان يُلغى قانون أو أمر ما، كان الرومان يرفعونه ليثبت بمسمار في شيء مرتفع. ونحن ننظر للصليب لنرى فيه البرهان الشرعى أن الدين الباهظ الذي كان علينا لعدل الله قد وُفيَّ تماماً. فاليهود عجزوا عن أن يوفوا وصايا الناموس، وهم قالوا كل ما تكلم به الرب نفعل (خر 8:19+ 3:24). وهم بهذا وَقَعوا على أنفسهم صكاً بإلتزامهم بالناموس. ولكن الناموس صار حكماً وقاضياً عليهم بالموت. والأمم عجزوا أن يوفوا بالناموس الأدبى (الضمير)، فهم أخطأوا ضد ما يشير به ضميرهم. والقانون العام أن النفس التي تخطىء تموت (خر 8:18). ولاحظ أن الأمم إذ ليس لهم ناموس هم ناموس لأنفسهم (رو 14:22). وهم أخطأوا ضد ما يعرفون داخلهم أنه الحق. وبالصليب محا الله الصك الذي علينا معلناً براءة الإنسان من حكم الموت إذ اتحد المسيح بالجسد البشري ومات بالنيابة عنا. أي لم يعد للناموس أي مطلب علينا، فقد تمم المسيح بموته كل فرائض الناموس، وأكمل بموته كل ما كان يشتكي به الناموس علينا. فيحسب كل من هو ثابت فيه كاملا (كو 1: 28). وهناك 3 كلمات تعبر أن المسيح وفًى الدين الذي كان مكتوباً في الصك هي محا / رفع / مزق بالمسمار. وبهذا أبطل مفعول الصك. من الربية الزيرية.

### آية (15):- "15إذْ جَرَّدَ الرّيَاسَاتِ وَالسَّلاَطِينَ أَشْهَرَهُمْ جِهَارًا، ظَافِرًا بِهِمْ فِيهِ. "

الرّياسات والسلاطين هم درجات للملائكة وحين سقط الشيطان جَرَّ معه من بعض الرتب الملائكية . فالإنسان كان والسلاطين هم درجات للملائكة وحين سقط الشيطان جَرَّ معه من بعض الرتب الملائكية . فالإنسان كان مستعبداً لإبليس حينما أخطأ. وكان إبليس يقبض على كل نفس عند إنتقالها، هو كان يطالبنا بثمن الخطايا واللذات التي سهلها لنا وأتاحها لنا، وإذ لم يكن للإنسان ما يوفي به، كان يقبض على الإنسان نفسه ويلقيه في جهنم (وهذا ما أشار إليه العهد القديم، فإذا إستدان إنسان من آخر، ولم يستطيع أن يوفي كان يعمل كعبد عنده منين ويتحرر في السابعة، رمزاً للراحة والحرية التي بالصليب والتي كانت من خلال اليوم السابع). والمسيح هو أول من إستطاع أن يقول "رئيس هذا العالم آتٍ وليس له فيَّ شيء" (يو 1304) فهو وحده الذي كان بلا خطية "من منكم يبكتني على خطية". والآن كل من هو ثابت في المسيح يستطيع أن يقول هذا "رئيس هذا العالم آتٍ وليس له فيَّ شيء" بل أنه في لحظة الصليب، لحظة موت المسيح، أعلن المسيح لاهوته وقيد الشيطان وأدانه بتهمة التعدي على الله وتهييجه اليهود ضده بدون سبب. وبهذا أنهي المسيح بصليبه سلطان إبليس ووقًى وأدانه بتهمة التعدى على الله وتهييجه اليهود ضده بدون سبب. وبهذا أنهي المسيح بصليبه سلطان إبليس ووقًى الدين وحرر الإنسان من عبودية إبليس = جَرَّة الرّياسات = أنهي سلطانهم وإستعبادهم لنا بل وشكايتهم علينا، الدين وحرر الإنسان من عبودية إبليس = جَرَّة الرّياسات = أنهي سلطانهم وإستعبادهم لنا بل وشكايتهم علينا،

فالمسيح وفَّى الدين الذي علينا (رو8: 32 - 34) بل ذهب لعقر دارهم أى الجحيم وأنقذ الذين ماتوا على الرجاء فاتحاً لهم الفردوس (لو 11: 22،21).

أَشْهَرَهُمْ جِهَارًا = لقد تركهم المسيح يُهيِّجُونَ الجميع، يهوداً وأمم عليه ليصلبوه، ففضح شرهم وخداعهم للإنسان ، فصار الانسان بلا عذر . واظهر الله كراهيتهم لنا وفشلهم ، فهم لا يستطيعون عمل شيء إلا ما يسمح به الله وما يريده الله. هم أرادوا بالصليب شراً بالمسيح ، وأراد الله بالصليب الخير لكل البشرية. لذلك فالله يضحك على كل مؤامراتهم، فمهما فعلوا وتآمروا فهم لن يفعلوا سوى ما يريده الله (مز2: 1-5). وبالصليب إنتصر المسيح على إبليس وعلى الموت = ظَافِرًا بِهِمْ فِيهِ. ولاحظ أن كل من هو ثابت في المسيح الآن يستطيع ان يقول مع المسيح : "رئيس هذا العالم آتٍ وليس له في شيء" بل يصلى للعذراء الأم "وعند مفارقة نفسي من جسدي الحضري عندي" (قطع الغروب). فالعذراء والقديسون والملائكة يستقبلون النفوس البارة الثابتة في المسيح في لحظات الموت. وكل من هو ثابت في المسيح يكون له سلطان على إبليس. نحن الآن نحارب شيطاناً مهزوماً لا سلطان له علينا.

# الآيات (16-17):- " $^{16}$ فَلاَ يَحْكُمْ عَلَيْكُمْ أَحَدٌ فِي أَكُل أَوْ شُرْبٍ، أَوْ مِنْ جِهَةِ عِيدٍ أَوْ هِلاَل أَوْ سَبْتٍ، $^{17}$ الَّتِي هِيَ ظِلُ الأُمُورِ الْعَتِيدَةِ، وَأَمَّا الْجَسَدُ فَلِلْمَسِيحِ. "

فَلاَ يَحْكُمْ = الفاء هنا تشير إلى أنه إذا كان المسيح قد هزم كل الأعداء الروحبين فإنه من الحماقة أن نرتد لفلسفات العالم أو أركان اليهود الضعيفة للخلاص، فالخلاص تم بالصليب، ولا خلاص لنا سوى بالموت مع المسيح وبالقيامة معه وهذا يتم بالمعمودية. وهنا يرد على المتهودين الذين يصرّون على منع مأكولات معينة كطريق للخلاص حسب الناموس. وهؤلاء المتهودون رفضوا الانجيل إذ أرادوا أن يمكثوا تحت الناموس، وطالبوا بتطبيق الشرائع حرفياً بكونها واهبة الخلاص، وهم أرادوا إرغام الأمم على ذلك. والرسول يطلب من المؤمنين رفض كل ذلك. وشريعة العهد القديم \*حرمت بعض الأطعمة لتجسيم للإنسان فعل النجاسة التى بالخطية، فمثلاً لا يؤكل الخنزير، لأن الخنزير يرتد للقاذورات مهما نظفوه (إشارة لإرتداد التائب لخطيته ثانية). وملاءة بطرس كانت تشير لتحليل أكل كل شيء، وهذا أيضاً تعليم المسيح (مت15 : 18،11). \*المهلال = بداية كل شهر هي عيد عند اليهود. \*عيد = العيد يأتي كل عام. \*المبيت = يأتي كل أسبوع. واليهود إحتفاوا بهذه الأيام بطريقة خاطئة حرفية ومنعوا عمل الخير فيها. أما الختان فصار رمزاً للمعمودية والذبائح صارت رمزاً للصليب. كل هذه الأمور لم يعد لها معني بعد المسيح، بعد أن حررنا من نير الخطية، أما الأعياد اليهودية فكانت مجرد رمز للمسبحية = ظلُّ الأمور العَتيدة.

أَمًّا الْجَسَدُ فَلِلْمَسِيحِ = ليس المطلوب من الجسد هو الإمتناع عن أكل أو شرب بل أن يمجد المسيح 1كو 20:6. ولا يصح لأحد إستخدام هذه الآية للهجوم على الأصوام في الكنيسة الأرثوذكسية، فالكنيسة لا تمنع أكلاً لأنه نجس بدليل أنه بعد إنتهاء فترة الصيام نأكل كل شيء. ولا يصح ان نطبق قول الرسول لا يَحْكُمْ على الكنيسة التي اعطاها المسيح هذا السلطان (مت 18:18).

## آية (18):- "18 لاَ يُخَسِّرُكُمْ أَحَدٌ الْجِعَالَةَ، رَاغِبًا فِي التَّوَاضُعِ وَعِبَادَةِ الْمَلاَئِكَةِ، مُتَدَاخِلاً فِي مَا لَمْ يَنْظُرُهُ، مُنْتَفِخًا بَاطِلاً مِنْ قِبَل ذِهْنِهِ الْجَسَدِيّ. "

هنا يرد الرسول على المعلمين الكذبة من الغنوسيين الذين طالبوا بعبادة المُلائكة بناء على حجة فاسدة وهي أن العبادة لله رأساً لا توافق التواضع الحقيقي أمام الله. فالله روح سام جداً. والبشر من مادة فلذلك هم نجسون جداً فكيف يقف النجس أمام الله؟ والحل في نظرهم عبادة الملائكة. وبولس هنا لا يهاجم التواضع الحقيقي الذي دعا إليه السيد المسيح (مت11: 29). بل التواضع الخاطيء الذي دعا إليه الغنوسيون. والمقصود من الآية طبعاً الدعوة لعبادة المسيح فقط.

الْجِعَالَةَ = أى الجائزة التى تُعطَى للمنتصر فى السباق، وهى هنا الوصول للسيد المسيح فى مجده، والحياة الأبدية معه فى المجد.

مُتدَاخِلاً فِي مَا لَمْ يَنْظُرُهُ = لقد تظاهروا بدرجة فائقة من النمو الروحى، وأنهم نظروا ترتيب صفوف الملائكة فى عبادتهم وأنهم رأوا ذلك فى السماء إذ دخلوا فيها وما هذا إلا هلوسات ناتجة عن كبرياء وخداعات الشياطين. وهم عرضوا على الكنيسة أن تراعى ذلك فى ترتيب عبادتها، وهذا فيه إنتفاخ وكبرياء ومحاولة إثبات الذات = مُنْتَفِخًا باطِلاً = هذا الإنتفاخ هو من قِبَل إبليس المضلل الذى أوحى لأذهان هؤلاء بذلك = مِنْ قِبَلِ ذِهْنِهِ الْجَمعَدِيّ.

### آية (19):- "<sup>19</sup>وَغَيْرَ مُتَمَسِّكٍ بِالرَّأْسِ الَّذِي مِنْهُ كُلُّ الْجَسَدِ بِمَفَاصِلَ وَرُبُطٍ، مُتَوَازِرًا وَمُقْتَرِبًا يَنْمُو نُمُوًّا مِنَ اللهِ.

من ينتفخ ويقول ما سبق في آية 18 يكون غير متمسك بالرأس الذي هو المسيح، والتمسك بغير المسيح سببه الكبرياء، وهذا هو السبب في كل الهرطقات. فمن يتمسك بأحد غير المسيح يكون غير واثقاً في المسيح، أو غير واثق أن المسيح قادر على العمل بمفرده، وفي التمسك بغير المسيح يضعف التمسك بالرأس. فلا رأس للكنيسة سوى المسيح، ومن يتمسك بالملائكة ويعبدهم يترك المسيح الرأس ويُبَدِّلَه ببعض الخلائق ويكون هذا كأنه عبادة أصنام. ونلاحظ في هذه الآية أن أعضاء الكنيسة مرتبطون ببعضهم البعض كأعضاء جسد واحد، هم مرتبطون بالمحبة التي تقرنهم (كو 2:2). وكلهم مرتبطون بالمسيح الرأس، كرأس للجسد كله، فإذا كانت الكنيسة مرتبطة بالمسيح هذا الإرتباط فلا يمكن أن يدخل شيء بينها وبينه. ولو حدث فهذا يحرمنا من الحياة التي أحيانا بها الله فيه.

بِمَفَاصِلَ وَرُبُطٍ = الروح القدس يربط الأعضاء كلهم في محبة ويثبتهم كلهم في الرأس. مُتُوَارِرًا = نفهمها من (أف4:61). فنحن كلنا نكمل بعضنا بعضاً. ولكن الرأس يتحكم في كل الأعضاء. كما تتحكم الرأس بواسطة الأعصاب في كل أعضاء الجسم. يَثْمُو = الجسد ينمو في العدد وفي القداسة، وكل عضو ينمو طالما هو ثابت في المسيح. راجع تفسير الآيات (أف4: 16،15). ملحوظة :- الكنيسة تؤمن بشفاعة الملائكة، وهذه غير عبادة الملائكة، فنحن لا نعبد سوى المسيح، أما الشفاعة فهي محبة تجعل الكل يصلى لأجل الكل، وهذا ما

طلبه الكتاب (يع5:16). فهل لا يصح أن تنفذ العذراء هذه الآية وتطلب لأجلى إذا طلبت منها أن تصلى لأجلى، وهل ذلك لأنها ميتة ؟ والكتاب يقول أن الله إله أحياء وليس إله أموات (مت32:22). بل الكنيسة تصلى لأجل العذراء في كل قداس (صلاة المجمع). وهذا ما نراه في سفر الرؤيا، فالملائكة يسبحون الله على الخلاص الذي تم للبشر (رؤ 5: 9، 10، 13). فالمسيح وَحَد السمائيين مع الأرضيين (أف1:10). والله يقول أنا أكرم الذين يكرمونني (1صم2:30). ويكون هذا بأن يستجيب الله شفاعتهم. فطلبة البار تقتدر كثيراً في فعلها (يع 16:1).

الآيات (20-23):- "<sup>20</sup>إِذًا إِنْ كُنْتُمْ قَدْ مُتُمْ مَعَ الْمَسِيحِ عَنْ أَرْكَانِ الْعَالَمِ، فَلِمَاذَا كَأَنَّكُمْ عَائِشُونَ فِي الْعَالَمِ؟ تُفْرَضُ عَلَيْكُمْ فَرَائِضُ: <sup>21</sup>«لاَ تَمَسَّ! وَلاَ تَذُقُ! وَلاَ تَجُسَّ!» <sup>22</sup>الَّتِي هِيَ جَمِيعُهَا لِلْفَنَاءِ فِي الاسْتِعْمَالِ، حَسَبَ وَصَايَا وَتَعَالِيمِ النَّاسِ، <sup>23</sup>الَّتِي لَهَا حِكَايَةُ حِكْمَةٍ، بِعِبَادَةٍ نَافِلَةٍ، وَتَوَاضُعٍ، وَقَهْرِ الْجَسَدِ، لَيْسَ بِقِيمَةٍ مَا مِنْ جِهَةِ إِشْبَاعِ الْبَشَرِيَّةِ. "

وصايا المتهودين لا تسود على من مات مع المسيح في المعمودية لماذا؟ لأن موتنا مع المسيح حررنا من عبوديتنا للخطية أصلاً، وحررنا من الناموس، وصرنا للمسيح فقط، فلماذا الرموز والبدائيات التي كانت تشرح خطورة الخطية؟ لقد نضجنا الآن، فلا داعي لمرحلة الطفولة. عِبَادة نفلة = أي زيادات على الناموس أو الإفراط في التمسك بالشكليات في العبادة، وهذا يتفق مع الأهواء الشخصية ولم تأمر به الشريعة، كمن إعتبر الزواج نجاسة.

لاَ تَمَسَّ = كان الناموس يمنع لمس جثة الميت وإلاّ يتنجَّس الإنسان. ونلاحظ أن جميع الأشياء التي تعلقت بالناموس هي مادية. والتي تعلقت ببركات النعمة في المسيح هي روحية تدوم للأبد.

لَهَا حِكَايَةُ حِكْمَةٍ = APPEARANCE OF WISDOM لها شكل الحكمة أو هيئتها، هي شيء شبيه بالحكمة. ولها تفسير آخر أن لها سمعة الحكمة. فظاهرياً كان هؤلاء يُحسبون حكماء. ولكن ما يظهر حكمة أمام الناس من هذه الأمور السابقة هو جهالة أمام الله، فالمسيح قد أغنانا عنها وعن كل حكمة إنسانية وتعاليم أناس بشر، هذه تعاليم بحسب إرادة الناس وليس بحسب إرادة الله.

إِذًا إِنْ كُنْتُمْ قَدْ مُتُمْ مَعَ الْمَسِيحِ = الموت مع المسيح تم في المعمودية، وبها أيضاً قد إقتتينا طبيعة جديدة تسمو وترتفع في سلوكها عن كل الفرائض البدائية التي لا تصلح سوى للقُصَّرْ. فالرسول يقول.. "إذا كنتم قد متم عن الخطية فلماذا تعودون لرموز قديمة كانت فقط للتأديب حينما كنتم أطفالاً روحياً؟ لماذا لم تنضجوا روحياً كمؤمنين، ومازلتم تسلكون كأطفال قُصَّر؟ أو كأهل العالم الذين يحتاجون إلى فروض خارجية لضبط وتهذيب سلوكياتهم مثل إعتبار أن بعض المأكولات أو المشروبات نجسة، مع أن جميعها سيزول، بإستعمالكم لها = جَمِيعُهَا لِلْقَنَاءِ فِي الاسْتِعْمَالِ . ولن يكون لها تأثير على النفس أو الروح أو الذهن. كما أن جميع هذه الفرائض الغنوسية وتعاليم آباء اليهود لا تزيد عن كونها فرائض بشرية، كما أن حتى فرائض الناموس بعد أن مزق المسيح الصك الذي علينا ما عُدنا ملزَمين بها، وصار من يفرضها عليكم هم البشر وليس الله. وللأسف فإن هؤلاء

المعلمين يخدعونكم، ويقدمون لكم تعاليمهم في مظهر الحكمة، ولكى تحوز تعاليمهم قبولكم فهم يفرطون في التمسك بشكليات العبادة كما يسنونها مستترين في إتضاع مزيف ويمعنون في إذلال أجسادهم = قَهْرِ الْجَسَدِ. فهم يظنون أن الجسد هو مصدر الشر فيهم، فهم إعتقدوا أن المادة شر. مع أن الواقع يثبت بالدليل القاطع، أن هذه التعاليم ليس لها أي قيمة تذكر في كبح جماح الشهوات الجسدية، بل تنشيء فيمن يتمسك بها الكبرياء والإتكال على البر الذاتي فيحرم نعمة الله التي تشبع النفس البشرية بتجديدها وارتباطها بالرب. أما الصوم والبتولية في المسيحية لا يعتبران الطعام أو الزواج نجاسة، بل فيهما ضبط للشهوات منعاً للإندفاع، ولكي يكون هناك فرصة للتعرف على لذة العلاقة مع الله، وعلينا أن نكتشفها والكنيسة تساعدنا على ذلك بتحديد أوقات للصوم وزيادة الصلوات والإمتناع عن الملذات الجنسية للمتزوجين حتى يتغرغوا للرب، وهذا ما قاله الرسول (1كو 5:7). أما الغنوسيون فاعتبروا أن الزواج وبعض الأطعمة نجاسة. لذلك يهاجمهم الرسول. والكنيسة إذا إمتنعت عن أكل اللحم يكون هذا لفترة تعود بعدها لأكل اللحم فهي لا تعتبر اللحم نجاسة.

إشْبَاعِ الْبَشَرِيَّةِ = ظن الغنوسيون أن في النسك إشباع للبشرية. ولكن في الحقيقة هم أشبعوا غرور الإنسان وملأوه كبرياء، ومحبة في الظهور والإفتخار أمام الناس، وشعور الإنسان أنه متميز عن الباقين. وهذه كمياه البحر لا تروى أحداً بل تزيد من الشعور بالعطش. فلا شبع خارج عن المسيح وهذا هو هدف النسك المسيحي الذي غايته وهدفه الشبع بالمسيح الذي يشبع حقاً النفس والجسد والروح.

عودة للجدول

### رسالة بولس الرسول إلى أهل كولوسى (الإصحاح الثالث)

هنا نرى الرسول يطالب القارىء بأن يكون له جهاد إيجابى وجهاد سلبى. والإيجابى بأن يحيا متأملاً فى السماويات حيث هو ذاهب بعد هذه الحياة، ويحيا مصلياً ودارساً لكلمة الله فى الكتاب المقدس متطلعاً إلى اليوم الذى ينطلق فيه إلى موطنه السمائى الذى كله فرح ومجد إذ هو غريب هنا على الأرض. أما الجهاد السلبى فهو أن يحيا كميت أمام خطايا وشهوات العالم، ولاحظ تركيز الرسول على دور المؤمن وجهاده أطلبوا. إهتموا.. أميتوا.. إطرحوا. فالنعمة تساند من يجاهد حتى الدم (عب4:12).

## الآيات (2-1):- "أَفَانُ كُنْتُمْ قَدْ قُمْتُمْ مَعَ الْمَسِيحِ فَاطْلُبُوا مَا فَوْقُ، حَيْثُ الْمَسِيحُ جَالِسٌ عَنْ يَمِينِ اللهِ. $^2$ اهْتَمُوا بِمَا فَوْقُ لاَ بِمَا عَلَى الأَرْضِ. "

إِنْ كُنْتُمْ قَدْ قُمْنُمْ = بما أنكم قد قمتم مع المسيح فإفعلوا كذا وكذا.. والقيامة مع المسيح تمت في المعمودية. فالمسيح قد قام ونحن قمنا متحدين معه في المعمودية، والمسيح صعد إلى السموات ورآه التلاميذ صاعداً ليجذب إنتباههم وإنتباهنا للسماويات التي ذهب إليها ليعد لنا مكاناً. فالسماء صارت موطناً لنا، ونحن غرباء هنا على الأرض. أما الإنسان العالمي فهو يهتم بما في العالم. أما نحن فقد متنا عن العالم أي انفصلنا عنه. والإهتمام بالعالم هو خاص بالإنسان العتيق "إن كان لنا قوت وكسوة فلنكتف بهما" (1تي6:18). وقول الرسول يعني أنه طالما قد حصلتم على طبيعة جديدة فأطلبوا ما يتناسب معها، وبهذا تتأهلون للميراث السماوي. أبناء الله يتمتعون بالسماويات وهم على الأرض، أما الغنوسيون فهم أرضيون. لذلك ففي بداية كل قداس يسأل الكاهن "أين هي قلوبكم" وهذا لا يعني ترك العالم بل أن نكون أمناء أن لا يدخل العالم لقلوبنا، أو نسلك بمبادئه.

اطْلُبُوا / اهْتَمُوا = أطلبوا المسيح وإهتموا أن يكون لكم نصيب في السماء وإنشغلوا بالسمائيات وبكلمة الله وبالصلاة بلا إنقطاع بدلاً من الإنشغال بملذات العالم وشهواته. وقوله اهْتَمُوا = أصلها إنشغال الفكر وإنحصاره في أمر هام. وكلمة اهْتَمُوا هي درجة أعلى من اطْلُبُوا ، فهي تعبر عن أشواق داخلية وإلحاح في الطلب حتى نحصل على ما نريد، أما الطلب فقد نطلب مرة ثم نسكت.

## الآيات (3-4):- "<sup>3</sup> لأَنكُمْ قَدْ مُتُمْ وَحَيَاتُكُمْ مُسْتَتِرَةٌ مَعَ الْمَسِيحِ فِي اللهِ. <sup>4</sup>مَتَى أُظْهِرَ الْمَسِيخُ حَيَاتُنَا، فَحِينَئِذِ تُظْهَرُونَ أَنتُمْ أَيْضًا مَعَهُ فِي الْمَجْدِ. "

لأَنكُمْ قَدْ مُتُمْ = نحن متنا بإنساننا العتيق في المعمودية. وقوله هذا "لأَنكُمْ قَدْ مُتُمْ" إجابة لما قال. "إهتموا لا بما على الأرض". ومن يظل ميتاً عن الخطية وعن العالم تستمر فيه حياة المسيح التي أخذها بقيامته مع المسيح في المعمودية وهي حياة أبدية. وهذه الحياة الأبدية مستترة = لا تظهر أمام الناس لأننا نموت وندفن وتتحلل أجسادنا مثل باقي الناس . ولكن الحياة التي فينا هي حياة المسيح الذي قام بها من الأموات ، وحينما نموت

وندفن نكون كبذرة من البقول أو الحبوب حينما ندفنها يخرج منها شجرة (1كو 15) وهذا لأن البذرة فيها حياة . ولكن إن كانت البذرة التي ندفنها بها سوس لن يخرج منها حياة. والسوس هو الخطية التي يجب أن نموت عنها . وهذا ما قاله السيد المسيح "من أضاع نفسه يجدها.. ومن وجد نفسه يضيعها" . فقوله "أضاع نفسه" أي عاش كميت أمام خطايا وملذات العالم، مثل هذا يحيا المسيح فيه. ونلاحظ أنه عند قيامة المسيح في اليوم الثالث أن حياته الأبدية إتحدت بجسد مائت ، وهكذا كل من يعمل على إماتة جسده وشهواته تثبت فيه حياة المسيح (رو 8 : 10+ 2كو 4 : 11) .

حَيَاتُكُمْ مُسْتَتِرَةٌ = المسيح هو حيانتا، الله أحيانا روحياً به "لى الحياة هى المسيح" (في1:12) "أحيا لا أنا بل المسيح يحيا في " (غل2:20). هذه هي حياة النعمة التي نحياها الآن ولكن هذه الحياة لا تظهر أمام الناس، أي انها مستترة لأن المسيح نفسه غير ظاهر. كل ما يظهر هو ثمار هذه الحياة. وما أخذناه الآن جعلنا بذرة حية، حياتها مستترة فيها والحياة التي في البذور، لا تظهر إلا بعد أن تدفن البذور وتموت، فتظهر شجرة جميلة والحياة التي أخذناها الآن ستظهر بعد أن نموت وندفن ونقوم بجسد ممجد. والمسيح سيظهر في نهاية الأيام وسنظهر معه في المجد (1يو 2:3) + (في 2:3). الحياة التي فينا لا يشعر بها العالم غير المستنير ولا يعرفها، ولكن نشعر بها داخلياً.

أما الذي يرتد لحياة الخطية بعد المعمودية فيكون كبذرة دخلها السوس، متى زُرعت لا تعطى شجرة، فلقد اختفت الحياة من داخلها. وهذا معنى قول السيد من وجد نفسه (عاش يتلذذ بخطايا العالم) يضيعها. (مت39:10). فَحِينَئِذٍ تُظْهَرُونَ.. فِي الْمَجْدِ = في السماء سيكون المجد علنياً، "المجد العتيد أن يستعلن فينا" (رو8:8). المسيح سيظهر في مجده في نهاية الأيام ونحن معه. والمجد الآن مستتر في الله = الله هو مصدر حياتنا وحافظها وحياتنا مستترة فيه، فهو الحي مصدر كل حياة. والمجد سيستعلن فينا في الأبدية (رو8:8)).

الآيات (5-6):- "كَفَأَمِيتُوا أَعْضَاءَكُمُ الَّتِي عَلَى الأَرْضِ: الزِّنَا، النَّجَاسَةَ، الْهَوَى، الشَّهْوَةَ الرَّدِيَّةَ، الطَّمَعَ الَّذِي هُوَ عِبَادَةُ الأَوْتَانِ، <sup>6</sup>الأُمُورَ الَّتِي مِنْ أَجْلِهَا يَأْتِي غَضَبُ اللهِ عَلَى أَبْنَاءِ الْمَعْصِيَةِ. "

أمِيتُوا = يبدأ هنا دروساً في السلوك العملي. وأميتوا لغوياً تعنى إذبحوا ذبحاً مستمراً، إحسبوا أعضاءكم ميتة أمام شهواتكم، ألم تموتوا مع المسيح في المعمودية؟ إذاً حافظوا على هذا الموت عن العالم وشهواته "إحسبوا أنفسكم أمواتاً عن الخطية..." (رو 6:11). ليظهر أمام العالم هذا الموت كطريق إختياري، ومن يفعل ينال معونة من الروح القدس، فالروح القدس هو قوتنا لإماتة شهواتنا "فإن كنتم بالروح تميتون أعمال الجسد فستحيون" (رو 8:13). ولكن الروح لن يعين سوى من يجاهد، وذلك بأن يقف أمام الخطية كميت، ويقف أمام الله في الصلاة طالباً المعونة.

أَعْضَاءَكُمُ = ليس المقصود قطعاً أن نقطع ونذبح أعضاءنا الجسدية، بل الخطايا والشهوات التي نرتكبها بها. هذه مثل قول السيد "إن أعثرتك يدك فإقطعها" (مت30:5). أَعْضَاءَكُمُ النّبي عَلَى الأَرْضِ =

1. أي طالما نحن على الأرض ستتحرك الشهوات الخاطئة في أعضائنا.

- 2. المقصود أن نحسب العضو الذى يشتهى شهوات أرضية، نحسبه عضواً ميتاً. فلو إستجبنا للشهوة الخاطئة الأرضية التي تعمل في هذا العضو لصار آلة إثم.
- 3. أعضاء الجسد ليست نجاسة لكن المقصود أن لا نجعل العضو آلة في يد الإنسان العتيق أي الشهوات المنحرفة. ولكن علينا أن نجعل اعضاءنا آلات بر يستعملها الإنسان الجديد المولود في المعمودية، فاليد التي كانت تسرق تتحول ليد ترتفع في الصلاة، والعين التي كانت تشتهي إلى عين تدرس كلمة الله (رو6:13).
- 4. من يتجاوب مع الشهوات الخاطئة يطفىء الروح ومن يتجاوب مع الروح القدس ويجعل أعضاءه آلات بر يمتلىء بالروح وتزداد معونة الروح القدس لهذا الإنسان. فالله أعطانا الروح القدس كمعين حتى لا تسود الخطية علينا. والموضوع فى أيدينا: فمن يجاهد ليحفظ وصايا الله ويميت أعضاءه (أى شهواته أى يقف أمام الخطية كميت) يفرح به الروح ويعينه ومن يهمل يُحزن الروح ويطفئه ولا يجد معونة من الروح فقد أطفأه.

الزَّنَا = راجع 1كو 18:6

النَّجَاسَة = كل ما يتصل بالإنحرافات الجنسية.

الْهُوَى = الإنفعال الجنسي السريع (التحرق) = عواطف وشهوات خاطئة بلا ضابط.

الشَّهْوَةَ الرَّدِيَّةَ = الرغبة في إتمام الخطية وهي وليدة الهوى.

الطَّمَعَ = إشتهاء ما للغير والرغبة في إقتنائه وعدم الإكتفاء بشيء وأسماه الرسول عِبَادَةُ الأَوْتَانِ =

- 1. يجعل صاحبه عبداً للمال.
- 2. تعلق القلب بالمال أو المقتنيات.
- 3. الشعور بالإطمئنان مع زيادة المال، هنا جعل الإنسان المال إلها يضمن له المستقبل.

أَبْنَاعِ الْمَعْصِيَةِ = هم من يعيشون في الخطايا السالف ذكرها.

الآيات (7-8):- "<sup>7</sup>الَّذِينَ بَيْنَهُمْ أَنْتُمْ أَيْضًا سَلَكْتُمْ قَبْلاً، حِينَ كُنْتُمْ تَعِيشُونَ فِيهَا. <sup>8</sup>وَأَمَّا الآنَ فَاطْرَحُوا عَنْكُمْ أَنْتُمْ أَيْضًا الْكُلَّ: الْغَضَبَ، السَّخَطَ، الْخُبْثَ، التَّجْدِيفَ، الْكَلاَمَ الْقَبِيحَ مِنْ أَفْوَاهِكُمْ. "

سَلَكْتُمْ قَبْلاً = أهل كولوسى مثل كل الأمم سلكوا فى عبادة الأوثان وما يصاحبها من زنا ونجاسة.. قبل أن يؤمنوا. وَأَمَّا الآنَ = لا تضيعوا الفرصة، فلا أحد يضمن عمره للغد، ولا يضمن هل توجد فرصة فى الغد للتوبة. الْغَضَبَ = من الرذائل المتأصلة فى الإنسان وتثمر فيه حقداً وكراهية.

السَّخَطَ = التهيج السريع. الْخُبْثَ = عمل مؤذ للآخرين ناتج عن حقد دفين وكراهية.

التَّجْدِيفَ والْكَلاَمَ الْقَبِيحَ = هناك تجديف على الله وتجديف على الناس أى الإفتراء عليهم وهم صورة الله (أم5:17) الْكَلاَمَ الْقَبِيحَ هو ترجمة للأفكار والإنفعالات القلبية الخاطئة لكلمات ماكرة وبطالة.

الآيات (9-11):- "<sup>9</sup>لاَ تَكْذِبُوا بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ، إِذْ خَلَعْتُمُ الْإِنْسَانَ الْعَتِيقَ مَعَ أَعْمَالِهِ، <sup>10</sup>وَلَبِسْتُمُ الْجَدِيدَ الَّذِي يَتَجَدَّدُ لِلْمَعْرِفَةِ حَسَبَ صُورَةِ خَالِقِهِ، <sup>11</sup>حَيْثُ لَيْسَ يُونَانِيِّ وَيَهُودِيِّ، خِتَانٌ وَغُرْلَةٌ، بَرْبَرِيٍّ سِكِيثِيِّ، عَبْدٌ حُرِّ، بَلْ الْمَسِيخُ الْكُلُّ وَفِي الْكُلِّ. "

لاَ تَكْذِبُوا = الكذب من أعمال إبليس، فهو الكذاب وأبو الكذاب (يو 44:8). وهو صاحب أول كذبة في التاريخ على حواء. ولأنه أبو الكذاب فصار كل من يكذب إبناً لإبليس. وإبليس مازال يكذب على الناس مصوراً لهم أن في الخطية سعادة وفرح. والكذب من أعمال الإنسان العتيق ولا يليق بأولاد الله. ومن يتسلط عليه الكذب تنقلب حياته تماماً فهو سيبيح لنفسه أي عمل خاطيء. لذلك فالكذب يساعد على نمو كل الخطايا السالفة. الكذب هو إخراج الله الحق من المشهد، فكل من يكذب، يكذب على الله، ومن يتصور أن الله يقبل الكذب فهو يخطىء في حق الله.

لَهِمْتُمُ الْجَدِيدَ = هذا تم بالمعمودية، ففى المعمودية لبسنا المسيح وصارت لنا طبيعة جديدة = هذا معناه أن تكون لنا صورة فضائله من محبة وخدمة وتواضع ووداعة.... (غل 4: 19) و (راجع رو 6) ملحوظة :- فى المعمودية مات الإنسان العتيق أى الشهوات القديمة الخاطئة. ووُلِدَ فينا إنسان جديد قادر على صنع البر. لكن الإنسان حر فى أن يُحيى الإنسان العتيق بأن يرتد لشهواته ويهمل علاقته بالله، وهو حر أيضاً بل قادر بمعونة الروح القدس على أن يُحيى الإنسان الجديد وينميه وذلك بأن يقف كميت أمام الخطية، ويجاهد فى صلاته وتسابيحه، أى أن يلتصق بالله تاركاً العالم بملذاته. فالمسيح أعطانا هذا الإنسان الجديد فماذا أعطت الغنوسية واليهودية فى المقابل ؟

يتَبَدَدُ لِلْمَعْوِفَةِ حَسَبَ صُورَةٍ خَالِقِهِ = خلق الله آدم في الجنة، وكان آدم يرى الله ويعرفه ويعرف إرادته، وكان يحب الله قطعاً وهذا لأن الله حلو، إذا عرفه الإنسان يحبه. وكان آدم مخلوقاً على صورة الله. وسقط آدم فاختباً من الله، وكلما زادت الخطية ابتعد الإنسان عن معرفة الله، بل عبد آلهة أخرى ولم يعد يحب الله، ولا عاد يعرف إرادته وصار الإنسان ظلمة (أف5:8) وأحب العالم وشهوات العالم، وصارت لذاته في شهوات العالم. وجاء المسيح لفداء البشر، وأرسل الروح القدس ليجدد طبيعتنا.. فماذا عمل؟ كانت أول ثمار الروح القدس المحبة، بل صار يسكب محبة الله في قلوبنا (غل5:25) + (رو5:5) وكلما تزداد محبة الله في قلوبنا، ندرك الله إدراكاً فائقاً وللأمور الروحية أيضا، فبالمحبة يفتح الله سماءه وأسراره لنا (أف 19:3). وكلما عرفنا أسرار الله ومحبة الله لنا والمجد الذي أعده لنا (1كو2: 10،9). نشتاق لنعرف أكثر، ونحب الله بالأكثر، وكلما نعرفه أكثر يزداد اتحادنا به وثباتنا فيه . وكلما عرفنا ماذا يعطيه الله لنا، إذ هو يماذنا بكل ما نحتاج إليه، نطلب أن نمتليء منه، فنشبع به أي لا يعود فينا مكان لآخر. وهنا تتغير صورتنا إلى صورته بل نعكس مجده (2كو 18:3).

لقد أعطانا المسيح حياته، والروح القدس يقدسنا بأن يجعل كل عضو فينا مكرساً لله، فيستعملنا المسيح، أى يستعمل أعضاءنا، تصير أعضاؤنا أعضاءً له. ومع الوقت نتحول لصورة له "يا أولادى الذين أتمخص بكم إلى أن يتصور المسيح فيكم" (غل 19:4) + "إلبسوا المسيح" (رو 14:13). فالتجديد يكون بأن نعرف الله وندرك محبته فنشتاق أن يملأنا فنتحول إلى صورته، هذا ولن نعود إلى صورة آدم أبينا الأول، بل نتحول إلى صورة

المسيح نفسه. والحب الذي سيملأ قلبنا لن يكون لله فقط، بل لكل خليقة الله ، اليُونَانِيِّ وَاليَهُودِيِّ والبَرْمِرِيِّ.. والتجديد ليس لواحد بل لكل الكنيسة. فيملأ المسيح الكل. المسيح هو الكل وسيملأ الكل = المُسَيحُ الْكُلُّ فِي الْكُلِّ. وحينما يملأ المسيح الكل، والمسيح محبة، فلا مكان لكراهية أحد، لذلك سنحب الكل اليوناني و ... وعملية التجديد أي النمو في المعرفة والحب تزداد كل يوم. فالمولود من الله ينمو. التجديد هو عمل جاء فينا بواسطة الروح القدس الذي يستعمل كلمة الله في أن نعرف الله. فبكلمة الله المكتوبة نعرف كلمة الله المسيح ابن الله الحي.

والتجديد كما يُفهم من أصل الكلمة اليوناني هو عملية تستمر طول الحياة وليس كما تقول بعض الطوائف أنها تتم في لحظة. وقوله يتجدد للمعرفة فيه إشارة لأن الذي يتجدد سيعرف إرادة الله ومشيئة الله وينفذها. ولكن كلمة يعرف تعنى في الكتاب المقدس الإتحاد الذي يثمر حياة (راجع مت 11: 25 – 30) والروح القدس يظل يجدد في حياتنا وكل ما نتتقى نثبت بالأكثر ويزداد إتحادنا بالمسيح = للمعرفة أي للإتحاد والحياة. وقارن هذا الذي قيل مع قول السيد المسيح "وهذه هي الحياة الأبدية أن يعرفوك أنت الإله الحقيقي وحدك ويسوع المسيح الذي أرسلته" (يو 31:7) فعدم معرفة الله يعنى عدم إتحاد به وهو الحياة . ومن جهة أخرى عدم المعرفة يعنى جهل وظلمة ومعرفة آلهة أخرى ، وملذات أخرى أي إستعباد وحزن وضياع. أما معرفة الله هي نور ومحبة وإمتلاء وشبع ومجد وفرح أبدى لا ينتهي. إذاً إما أن يعرف الإنسان الله فيحيا حراً في فرح ومجد، ويحيا ثابتا فيه للأبد أو لا يعرفه فيحيا في عبودية وظلام والنهاية الظلمة الخارجية أي موت . إما أن يعرفه فيتحول إلى صورته وإما لا يعرفه فيكون صورة للعالم، والعالم باطل وفان. فسيموت وينتهي للظلمة الخارجية.

يُونَانِيِ = له مكانته المتميزة في المجتمع عندئذ وبعد فتوحات الإسكندر صارت اليونانية هي اللغة السائدة في العالم. بَرْبَرِي = بحسب مفهوم اليونانيين فإن البربري هو كل من لا يتكلم اليونانية ومقصود بالكلمة الجاهل والهمجي. يَهُودِي = هذا يعتز بأنه ابن إبراهيم، وهو الذي يعرف الله وله الشريعة والمواعيد. وفي نظر اليهودي فإن بقية الأمم ما هم إلا كلاب نجسة. وكان الرومان واليونانيون يحتقرون اليهود. وكان اليهود يحتقرونهم. سِكِيثِي = من سكان شمال البحر الأسود وهم من التتار، وهم من أشد البربر وحشية وتخلفاً. حُر = كان للسيد أن يقتل عبده دون مساءلة من أحد. وفي المسيح صار كل هؤلاء واحداً.

الْمَسِيحُ الْكُلُّ فِي الْكُلِّ = الوحى هنا لا ينظر للمؤمنين كأفراد متفرقين بعضهم عن بعض بل كمن هم مخلوقون ثانية في المسيح، الذي هو حياتهم ورأسهم. ولذلك انتهت حياتهم السابقة وفروقهم الجنسية، الكل صار لابساً المسيح وخالعاً إنسانه العتيق. صار المسيح لنا كل شيء لا نحتاج سواه ، وهو حياة كل مسيحي معمد ، هو كل شي لنا وللخليقة كلها ، فهو خلقها ويحفظها لذلك هو الْكُلُّ فِي الْكُلِّ = المسيح هو كل شي للمسيحي الذي عرفه حقيقة ، فلا يحتاج سواه ، هو كل شي وكل ما في العالم لا شي بجانبه ، هو يحوى الكل ، الكل فيه وهو في الكل "إثبتوا في وأنا فيكم" (يو 15 : 4) . المسيحي الفاهم يعرف أنه مهما كان مركزه فهو لا شي هو تراب بل تراب خاطئ ، وقيمته هي في أن المسيح فيه . إذاً ما الفرق بين فقير لا قيمة له وغني هو أيضا لا قيمة له فكليهما من تراب ، وما يعطي كل منهما ، الفقير والغني ، قيمته هو المسيح الذي فيهما . والمسيح واحد .

المسيح هو هدفنا الوحيد الذى ننظر إليه، هو فينا كلنا كحياة لنا، هو وحده يشبعنا من كل ما نحتاج إليه، هو ما نرجوه فى أبديتنا. ولاحظ ان الرسول يركز دائماً على المسيح ليرد على الغنوسيين. وهذه ضربة موجهة لليهود والمتهودين الذين يشعرون بكبرياء لكونهم يهوداً. وضربة للغنوسيين الذين يشعرون بتميز لمعرفتهم وفلسفاتهم. ولليونانيين الذين يشعرون بتفوقهم ويسمُّون الآخرين برابرة.

ملحوظة: - الذى يتجدد حسب صورة خالقه هو إنسان مملوء بالروح، مملوء محبة، مات الإنسان العتيق الذى فيه، المسيح حياته، المسيح يستخدم أعضاءه كآلات بر. لا يخطىء، وإن أخطأ يشعر بتبكيت شديد فيقدم توبة سريعة، كل هذا ناشىء من أنه عَرِف الله وعرف مشيئته وأصبح غير قادر أن يخالف مشيئة الله لأنه أحبه، ولأنه حينما يخالفه يضربه قلبه بشدة، أصبح مختبراً ماذا يرضى الله مثل هذا يكتسب صورة المسيح حينما كان المسيح على الأرض، وفي السماء أيضاً ستكون له صورة المسيح في مجده. راجع (1صم24: 4-6) + (1يو 9:3) + (أف5: 10) + (في 10: 2:3) + (غل 19:4).

الآيات (12-15):- "أفَالْبَسُوا كَمُخْتَارِي اللهِ الْقِدِّيسِينَ الْمَحْبُوبِينَ أَحْشَاءَ رَأْفَاتٍ، وَلُطْفًا، وَتَوَاضُعًا، وَوَدَاعَةً، وَطُولَ أَنَاةٍ، أَنَاةٍ، أَنَاةٍ، عَلَى أَحَدٍ شَكُوَى. كَمَا غَفَرَ لَكُمُ وَطُولَ أَنَاةٍ، أَنَاةٍ، أَنَاةٍ مَعْضُكُمْ بَعْضًا، وَمُسَامِحِينَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا إِنْ كَانَ لأَحَدٍ عَلَى أَحَدٍ شَكُوَى. كَمَا غَفَرَ لَكُمُ الْمُعَلِينَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا، وَمُسَامِحِينَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا إِنْ كَانَ لأَحَدٍ عَلَى أَحَدٍ شَكُوَى. كَمَا غَفَرَ لَكُمُ الْمُعَلِينَ بَعْضًا، وَمُسَامِحِينَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا إِنْ كَانَ لأَحَدٍ عَلَى أَحَدٍ شَكُوَى. كَمَا غَفَرَ لَكُمُ اللهُ الْمُعَلِينَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا، وَمُسَامِحِينَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا إِنْ كَانَ لأَحَدٍ عَلَى أَحَدٍ شَكُوى. كَمَا غَفَرَ لَكُمُ اللهُ الْمُعَالِ. أَنْتُمْ أَيْضًا. أَنْتُمْ أَيْضًا. أَنْتُمْ أَيْضًا. أَنْتُمْ أَيْضًا. أَنْتُمْ أَيْضًا. أَنْتُمْ أَيْضًا. أَنْتُمْ أَيْضًا اللهُ عَلَى اللهُ الْمُحَبَّةُ النَّتِي هِيَ رِبَاطُ الْكَمَالِ. أَنْتُمْ أَيْضًا. أَنْتُمْ أَيْضًا اللهُ عَلَى اللهُ الْمُحَبَّةُ النَّتِي هِيَ رِبَاطُ الْكَمَالِ. وَلِينَ اللهُ الْمُؤْفَاقِ شَاكِمُ اللهُ الْمُعُمُّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُعَلِينَ عَلَى اللهُ الل

الْبَسُوا = يقصد المظهر الخارجي لابد أن يكون مُحلَّى بالفضائل. نحن تعرينا بالخطية وإفتضحنا. وبالمعمودية لبسنا المسيح. ولكن قوله إلبسوا يشير لأهمية الجهاد حتى نكتسب شكل المسيح وتكون لنا فضائل المسيح. ومن يجاهد يعطيه المسيح حياته وفضائله يظهر بها أمام الناس الْبَسُوا كَمُخْتَارِي اللهِ = إلبسوا لأنكم مختارو الله، الله يريد أن يعطيكم هذه الهيئة أن يكون لكم شكل المسيح أى أن تلبسوا المسيح. هنا نرى أهمية الأعمال بالنسبة للخلاص، وينبه المؤمنين لأهمية السلوك المسيحي الواجب عليهم. الْقدِيسِينَ = الذين كُرِسْتُمْ لخدمة الله بالكلية. المخلص، وينبه المؤمنين لأهمية السلوك المسيحي الواجب عليهم. المُقدِيسِينَ = الأين كُرِسْتُمْ لخدمة الله بالكلية. الإخوة، وإظهار المحبة للآخرين وهم في شدائدهم. والرأفات تجمع بين الرأفة واللطف. لُطُفًا = كلام بدون خشونة وتشجيع دون إثارة غضب أحد، ومعونة للآخرين. تَوَاضُعُ = ضد الكبرياء والإعجاب بالنفس، وهو شعور داخلي بعدم الإستحقاق للبركات الإلهية، عالماً أن كل خير هو من الله وليس من نفسه ويطلب المكان الأخير. وَدَاعَةً يسمع أحد في الشوارع صوته (مت 19:12).

طُولَ أَنَاةٍ = ضبط النفس وقت الغضب والصبر على المسيئين. والوديع طويل الأناة أيضاً وكلاهما هادىء وبشوش.

مُحْتَمِلِينَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا. مُسَامِحِينَ = يكون المسيح قدوتنا في الإحتمال. والبداية هي الإحتمال والتسامح نهاية المشوار. كُونُوا شَاكِرِينَ = هذا إحساس بإحسانات الله علينا. وهذه أتت بعد وَلْيَمْلِكُ فِي قُلُوبِكُمْ سَلاَمُ اللهِ = فمن

إمتلأ قلبه سلاماً يشعر ويثق أن كل الأمور للخير. فيشكر الله حتى في ضيقته. والسلام أي أن يمتليء القلب هدوءاً وسكينة ورضا وإطمئناناً مهما كانت الظروف الخارجية أو الضيقات التي تحيط بالإنسان "الرب نوري وخلاصي ممن أخاف..."(مز 27). والعكس "لاسلام للأشرار" (أش 57: 21،20). فالسلام ثمرة من ثمار الإمتلاء من الروح القدس، وهذا تجده محباً للجميع مملوء أحشاء رأفات للجميع الممحبة وباط المكمال المحبة هي أم الفضائل كلها وأشرفها وهي تجمع كل الفضائل. والكمال هو حالة لا يمكن التفوق عليها، والمقصود أن أكمل صورة يرتبط بها شعب الله، هي أن يرتبطوا بالمحبة. فهناك من يرتبطوا لمصالح متعددة ودائماً نهاية هذه الإرتباطات مشاكل، أما كمال الإرتباطات فهي المحبة. والمحبة هي أولاً لله وثانياً لكل الناس حتى الأعداء.

الآيات (16-17):- "16لِتَسْكُنْ فِيكُمْ كَلِمَةُ الْمَسِيحِ بِغِنىً، وَأَنْتُمْ بِكُلِّ حِكْمَةٍ مُعَلِّمُونَ وَمُنْذِرُونَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا، لِمَزَامِيرَ وَتَسَابِيحَ وَأَغَانِيَّ رُوحِيَّةٍ، بِنِعْمَةٍ، مُتَرَثِّمِينَ فِي قُلُوبِكُمْ لِلرَّبِّ. <sup>17</sup>وَكُلُّ مَا عَمِلْتُمْ بِقَوْل أَوْ فِعْل، فَاعْمَلُوا الْكُلَّ بِاسْمِ الرَّبِ يَسُوعَ، شَاكِرِينَ اللهَ وَالآبَ بِهِ. "

الوسائط التي يذكرها لنا الرسول لأجل تعزيتنا وبنياننا:-

- 1. سكنى كلمة الله فينا ودراستها والتأمل فيها وإتباع وصايا الإنجيل. وتكون كلمة الله فى أفكارنا نرددها بألسنتنا ونوراً دائماً لنا، فنرى فى حياة المسيح قدوة لنا ونتتبع وصاياه، ويكون الإنجيل معاشاً (أى ننفذ تعاليمه ولا يكون للجدال). بِغِنى = لا يكفى أن تكون المعرفة هامشية، بل بفيض وعمق وإختبار أى تنفيذ الوصايا فلا نكون كمن يعلم ولا يعمل فهذا لن يعرف المسيح (مت7 : 24 27) ، فهذا يحمينا من خداعات العدو، وينير أذهاننا، ويعطينا حكمة.. فنعلم الآخرين = مُعَلِّمُونَ = العقيدة والحياة الروحية (هذه إيجابيات). وَمُنْذِرُونَ بالبعد عن الشر (وهذه سلبيات).
- 2. حياة التسبيح والترنيم خاصة المزامير المملوءة صلوات والتي تعلمنا كيف نصلي فالمزامير هي كلمات الروح القدس على فم داود. والتَسَابِيحَ = فالتسبيح عمل الملائكة يرفع النفس للسماء فتتذوق عربون الملكوت. والأَغَانِيَّ الرُوحِيَّةِ = هي الترانيم التي تحمل إشتياقات للسماء وللرب يسوع. والصلاة والتسابيح يجب أن تكون بالقلب = فِي قُلُوبِكُمْ لِلرَّبِ ، وليست باللسان فقط أو الصوت الجميل. وهذا المنهج الذي وضعه بولس الرسول هو نفسه ما أشار إليه كطريق للإمتلاء من الروح القدس في (أف5 12).
- 3. اعْمَلُوا الْكُلَّ بِاسْمِ الرَّبِّ يَسُوعَ = أى مستمدين القوة منه ، فالإسم هو إشارة لقدرات الشخص وقوته. والمسيح لن يعطى قوة لعمل يكون ضد إرادته. فلنصلِ قبل كل عمل ونطلب إرشاد الله. ولاحظ تكرار قول الرب يسوع. ففى هذا رد على الهراطقة الذين يريدون أن يقللوا من مكانة المسيح. بِاسْمِ = فهو قد إشترانا ونحن صرنا له. وهو يعنى أن المسيح الكل فى الكل، هو الذى يمنحنا القوة لعمل أى شىء وهو قال "بدونى لا تقدرون ان تعملوا شيئاً" (يو 15: 15).

4. شَاكِرِينَ = المسيح وهبنا طبيعة جديدة هي طبيعة الشكر عوضاً عن طبيعة الجحود، ونحن لن ننمو سوى بالشكر "كل عطية بلا شكر هي بلا زيادة... القديس مار اسحق السرياني". الله وَالآبَ = الواو ليست حرف عطف، وإلا يكون الله غير الآب، بل شاكرين الله الذي هو أبو يسوع المسيح، والذي أرسل إبنه يسوع المسيح لنصير نحن له أبناءً بإتحادنا بالمسيح.

وفي هذا الرد على من قال بقسوة إله العهد القديم.

الآيات (18-25):- "18 أَيَّتُهَا النِّسِنَاءُ، اخْضَعْنَ لِرِجَالِكُنَّ كَمَا يَلِيقُ فِي الرَّبِّ. <sup>19</sup> أَيُّهَا الرِّجَالُ، أَحِبُوا نِسَاءَكُمْ، وَلاَ تَكُونُوا قُسَاةً عَلَيْهِنَّ <sup>20</sup> أَيُّهَا الأَوْلاَدُ، أَطِيعُوا وَالِدِيكُمْ فِي كُلِّ شَيْءٍ لأَنَّ هذَا مَرْضِيِّ فِي الرَّبِّ. <sup>12</sup> أَيُّهَا الآبَاءُ، لاَ تَعُيظُوا أَوْلاَدَكُمْ لِثَلاَّ يَفْشَلُوا. <sup>22</sup> أَيُّهَا الْعَبِيدُ، أَطِيعُوا فِي كُلِّ شَيْءٍ سَادَتَكُمْ حَسَبَ الْجَسَدِ، لاَ بِخِدْمَةِ الْعَيْنِ كَمَنْ تُغِيظُوا أَوْلاَدَكُمْ لِثَلاَّ يَفْشَلُوا. <sup>23</sup> أَيُّهَا الْعَبِيدُ، أَطِيعُوا فِي كُلِّ شَيْءٍ سَادَتَكُمْ حَسَبَ الْجَسَدِ، لاَ بِخِدْمَةِ الْعَيْنِ كَمَنْ يُرْضِي النَّاسَ، بَلْ بِبَسَاطَةِ الْقَلْبِ، خَافِينَ الرَّبَّ. <sup>2</sup>وَكُلُّ مَا فَعَلْتُمْ، فَاعْمَلُوا مِنَ الْقَلْبِ، كَمَا لِلرَّبِ لَيْسَ لِلنَّاسِ، يُنْ بِبَسَاطَةِ الْقَلْبِ، خَافِينَ الرَّبَّ. لاَتَكُمْ تَخْدِمُونَ الرَّبَّ الْمَسِيحَ. <sup>25</sup> وَأَمَّا الظَّالِمُ فَسَينَالُ مَا ظَلَمَ عَلَامً مِنَ الرَّبِ سَتَأْخُذُونَ جَزَاءَ الْمِيرَاثِ، لأَتَكُمْ تَخْدِمُونَ الرَّبَّ الْمَسِيحَ. <sup>52</sup> وَأَمَّا الظَّالِمُ فَسَينَالُ مَا ظَلَمَ بِهِ، وَلَيْسَ مُحَابَاةً. "

راجع تفسير رسالة أفسس (أف 5: 22: 6-9: 9).

كان النساء في ذلك العصر لا حقوق لهن، ومثل السلعة التي يشتريها الرجل وجاءت المسيحية لتعطي المساواة فتمردت بعض النساء على أزواجهن. ونلاحظ أن النساء مُجَرَّبات بعدم الطاعة، والشعور بأنهن طالما ساوتهن المسيحية بالرجال فعليهن أن لا يُطِعن، أما المحبة فهى غريزة طبيعية في النساء. والرجل مجرب بأن لا يحب إمرأته بل ينظر لغيرها ويقسو على إمرأته لذلك يقول الرسول للرجال أَحِبُوا = من أغابي أي الحب الباذل المضحي الذي على شكل حب المسيح.

ويقول للنساء اخْضَعْنَ. والأولاد مجربون بعدم الطاعة. ونلاحظ أن الابن الذي يتعلم طاعة والديه يسهل عليه طاعة مدرسيه ثم رؤسائه في العمل... فيكون ناجحاً محبوباً في حياته، وهذا من بركة طاعة الوالدين.

والله لم يطلب طاعة وإكرام الوالدين القديسين فقط، بل أي والدين طالما لم يدعوا الإبن لأن يترك الإيمان، أو لعمل خطية تغضب الرب. والآباء مجرّبون بالقسوة وعقاب أولادهم بشدة وبدون داعي، وهم أيضاً مجربون بإهمال أولادهم لذلك يقدم الرسول لكل واحد ما يتناسب معه.

والله يشجع العبيد بأنهم سيحصلون على الجزاء العظيم إن كانوا أمناء لسادتهم وسيعاقب سادتهم لو ظلموهم. وسيعاقب العبد غير الأمين، فالله ليس عنده محاباة. وهنا بولس يتمشى مع القوانين السائدة التي تسمح بالعبودية. وهو حين يطلب من العبد أن يكون أميناً فهذا لا ليرضي سيده فقط، بل ليرضي الرب. إذاً علينا أن نعمل كل عمل بإخلاص من الأعماق كمن يقدم عمله لله.

وحين تخضع النساء لرجالهن والأولاد لأبائهم والعبيد لسادتهم، قد يكون هذا سبباً لإيمان الأزواج أو الآباء أو السادة، قد يُربحوا للمسيح بدلاً من أن تكون الزوجات والعبيد سبباً في التجديف على الله (تي 2:4:5) + (1:3) بط 4:51) + (1:3)

عودة للجدول

### رسالة بولس الرسول إلي أهل كولوسي (الإصحاح الرابع)

آية (1):- "أَيُّهَا السَّادَةُ، قَدِّمُوا لِلْعَبِيدِ الْعَدْلَ وَالْمُسَاوَاةَ، عَالِمِينَ أَنَّ لَكُمْ أَنْتُمْ أَيْضًا سَيِّدًا فِي السَّمَاوَاتِ. "

الرسول يذكّر السادة أن الكل تحت سلطان المسيح، لذلك يجب على السادة أن يتصرفوا بعدل مع عبيدهم، وهذا فيه نسف بطئ لكل القوانين السائدة التي كانت تبيح للسيد أن يقتل عبده حين يشاء دون مساءلة من أحد.

الآيات (2-4):- "2َوَاظِبُوا عَلَى الصَّلاَةِ سَاهِرِينَ فِيهَا بِالشُّكْرِ، 3مُصَلِّينَ فِي ذلِكَ لأَجْلِنَا نَحْنُ أَيْضًا، لِيَفْتَحَ الرَّبُ لَنَا بَابًا لِلْكَلاَمِ، لِنَتَكَلَّمَ بِسِرِّ الْمَسِيح، الَّذِي مِنْ أَجْلِهِ أَنَا مُوثَقِّ أَيْضًا، كَيْ أُظْهِرَهُ كَمَا يَجِبُ أَنْ أَتَكَلَّمَ. "

في وسط شدائد الحياة نشعر بإحتياجاتنا شه، وبالصلاة نحصل على المعونة منه، وبعد أن تنفرج الشدة ونفرح، علينا أن نظل مصلين بشكر شه.

لذلك قال الرسول وَاطِبُوا = وهذه مثل صلوا بلا أنقطاع (1 تس 5 : 17، 18) + (لو 1:18) أي نثابر بإيمان واثقين في مواعيد الله. سَاهِرِينَ = المقصود الذهن اليقظ والحواس المنضبطة لئلا تتسلل خطايا تدنس القلب والصلاة المستمرة بيقظة بدون غفلة، وهذا هو تعليم الرب يسوع رأيناه في سهره للصلاة في البستان.

#### ليفتح الرب لنا باباً:

- 1. يعطى الله سبباً للكلام.
- 2. يهيئ الأذهان للسماع والاستجابة.
  - 3. يفتح القلوب للإيمان.
  - 4. يزيل معوقات الشيطان.
- 5. يعطينا الرب قوة لنتكلم بسر الإنجيل ويهيئ الفرصة.

ولاحظ أنه بدأ الرسالة بالصلاة لأجلهم وها هو يطلب الصلاة لأجله وهذه هى الشفاعة في المسيحية (يع 5: 16). وهو يطلب أن يعطيه الرب قوة على الخدمة والكرازة وليس خروجه من السجن، أو عمل المعجزات سِرِّ الْمَسِيحِ، = دخول الأمم للإيمان، وهذا ما أثار اليهود عليه وإنتهى الأمر بسجنه.

أُظْهِرَهُ كَمَا يَجِبُ = أتكلم بحكمة تجد قبولاً.

الآيات (5-6):- "أُسُلُكُوا بِحِكْمَةٍ مِنْ جِهَةِ الَّذِينَ هُمْ مِنْ خَارِجٍ، مُفْتَدِينَ الْوَقْتَ. كَلِيَكُنْ كَلاَمُكُمْ كُلَّ حِينٍ بِنِعْمَةٍ، مُصْلَحًا بِمِلْحٍ، لِتَعْلَمُوا كَيْفَ يَجِبُ أَنْ تُجَاوِبُوا كُلَّ وَاحِدٍ.

أُسْلُكُوا بِحِكْمَةٍ = فلنطلب من الله حكمة لكى نتصرف بها مع الناس الذين هم من خارج الإيمان حتى لا نكون عثرة لهم. ونسلك معهم بمحبة ولطف وبلا عيب.

مُفْتَدِينَ الْوَقْتَ = الفدية تُدفع لشئ ثمين وغالٍ حتى نسترده. والمعنى هنا أن الوقت غالٍ وثمين جداً. فلنغتنم الفرصة التي تتاح لنا ونبحث عن كل ما يمجد إسم المسيح سواء في حياتنا الخاصة بالدخول إلى العمق وبحياة توبة أو بأعمالنا الصالحة التي تمجد إسم المسيح. كل لحظة تمر لن تعود ثانية، فإسأل نفسك هل كانت لحساب الأبدية أم لحساب الحياة الزائلة، هل عشناها في السماويات أم نزلنا للأرضيات.

كَلاَمُكُمْ بِنِعْمَةٍ = أى يتصف باللطف الذى مصدره النعمة التى تعمل فينا. واللطف ثمرة من ثمار الروح القدس (غل 5: 22،23). مُصْلَحًا بِمِلْحٍ = الملح يضاف للأطعمة التى يراد حفظها من الفساد. وأيضاً فالملح يعطى مذاقاً جيداً مقبولاً. فليكن كلامنا له مذاق طيب أى رقيق وفى محبة، خاصة مع غير المؤمنين، وبحكمة (مر 9:9). وهذا لا يمنع أن المسئولين يوجهوا المخطئين بكلام عنيف لكن فى محبة وأدب. والكلام المصلح بملح لا ينشر فساداً وسط الناس بألفاظ رديئة. بل يمنع الفساد وينشر الصلح. وزيادة الملح فى الطعام أيضاً غير مقبولة وهذا يشير للتزمت وكثرة الوعظ مما يثير السامعين.

الآيات (7-9):- "جَمِيعُ أَحْوَالِي سَيُعَرِّفُكُمْ بِهَا تِيخِيكُسُ الأَحُ الْحَبِيبُ، وَالْخَادِمُ الأَمِينُ، وَالْعَبْدُ مَعَنَا فِي الرَّبِ، 8 النَّذِي أَرْسَلْتُهُ إِلَيْكُمْ لِهِذَا عَيْنِهِ، لِيَعْرِفَ أَحْوَالَكُمْ وَيُعَرِّيَ قُلُويَكُمْ، 9مَعَ أُنِسِيمُسَ الأَخِ الأَمِينِ الْحَبِيبِ الَّذِي هُوَ مِنْكُمْ. هُمَا سَيُعَرِفَانِكُمْ بِكُلِّ مَا هِهُنَا. "

كان بولس محبوساً فى روما ولكن تلاميذه كانوا يزورونه. وقد أرسل بولس الرسول تلميذه تيخيكس بالرسالتين إلى أفسس وكولوسى. وأنسيمس كان من كولوسى. وغالباً هو العبد المذكور فى رسالة فليمون. والذى هرب من سيده وأتى إلى بولس فى روما وأعاده بولس إلى سيده. والتقليد يقول أن أنسيمس صار أسقفاً لبيرية. وفليمون أسقف لكولوسى. الله عنى من كولوسى. هُمَا سَيُعَرِّفَانِكُمْ = هما سيشرحان لهم لماذا هو مسجون، وكيف حوَّل سجنه إلى مكان للكرازة والتعليم، ثم ينقلون لبولس أخبار أهل كولوسى وينقلان لهم مشاعر بولس ومحبته لهم وغيرته على إيمانهم الصحيح.

الآيات (10-11):- "10يُسَلِّمُ عَلَيْكُمْ أَرِسْتَرْخُسُ الْمَأْسُورُ مَعِي، وَمَرْقُسُ ابْنُ أُخْتِ بَرْنَابَا، الَّذِي أَخَذْتُمْ لأَجْلِهِ وَصَايَا. إِنْ أَتَى إِلَيْكُمْ فَاقْبُلُوهُ. <sup>11</sup>وَيَسُوعُ الْمَدْعُو يُسْطُسَ، الَّذِينَ هُمْ مِنَ الْخِتَانِ. هؤلاَءِ هُمْ وَحْدَهُمُ الْعَامِلُونَ مَعِي لِمَلَكُوتِ اللهِ، الَّذِينَ صَارُوا لِي تَسْلِيَةً. "

أَرِسْتَرْخُسُ كان قد رافق بولس كثيراً في الخدمة قبل حبسه، ثم سافر معه إلى روما. وغالباً كان مأسوراً معه بإختياره لكى يخدمه. ومرقس هو مارمرقس كاروز ديارنا المصرية وأحد السبعين رسولاً. وقد حدث خلاف بينه وبين بولس. لكن عاد بولس وأشاد به (2تى 4: 11). الَّذِي أَخَذْتُمْ لأَجْلِهِ وَصَاياً = وصايا أى توصيات أن يقبلوه ويحسنوا معاملته كرسول للمسيح. وكان ذلك غالباً بواسطة تيخيكس الذي يحمل الرسالة. الَّذِي مِنَ الْخِتَانِ = كانوا يهوداً قبل الإيمان وهم ارسترخس ومرقس ويسطس.

تَسْلِيَةً = أي تعزية. وجود هؤلاء معه في محبتهم أعطاه تعزية في ضيقته وسجنه.

الآيات (12-14):- "<sup>12</sup>يُسَلِّمُ عَلَيْكُمْ أَبَفْرَاسُ، الَّذِي هُوَ مِنْكُمْ، عَبْدٌ لِلْمَسِيحِ، مُجَاهِدٌ كُلَّ حِينٍ لأَجْلِكُمْ بِالصَّلَوَاتِ، لِكَيْ تَثْبُتُوا كَامِلِينَ وَمُمْتَلِئِينَ فِي كُلِّ مَشِيئَةِ اللهِ. <sup>13</sup>فَإِنِّي أَشْهَدُ فِيهِ أَنَّ لَهُ غَيْرَةً كَثِيرَةً لأَجْلِكُمْ، وَلأَجْلِ الَّذِينَ فِي لِكَيْ تَثْبُتُوا كَامِلِينَ وَمُمْتَلِئِينَ فِي كُلِّ مَشِيئَةِ اللهِ. <sup>13</sup>فَإِنِّي أَشْهَدُ فِيهِ أَنَّ لَهُ غَيْرَةً كَثِيرَةً لأَجْلِكُمْ، وَلأَجْلِ الَّذِينَ فِي لاَهُولِيسَ. <sup>14</sup>يُسَلِّمُ عَلَيْكُمْ لُوقًا الطَّبِيبُ الْحَبِيبُ، وَدِيمَاسُ. "

لاحظ صلوات أَبَفْرَاسُ لمن بشرهم. فهو يعرف حروب العدو ضد المؤمنين وخداعاته حتى يزعزع إيمانهم. الَّذِي هُوَ مِنْكُمْ = من كولوسى ومن الأمم وليس من الختان. هو ثمرة خدمة بولس الرسول ومؤسس كنائس فريجية. ويماسُ = لم يعطه أى صفة مديح، وربما شعر بولس ببداية إنحرافه وميله للإنحراف والإرتداد للعالم الذى أشار إليه بعد ذلك في (2تى10:4).

الآيات (15-18):- "<sup>15</sup>سَلِّمُوا عَلَى الإِخْوَةِ الَّذِينَ فِي لاَوُدِكِيَّةَ، وَعَلَى نِمْفَاسَ وَعَلَى الْكَنِيسَةِ الَّتِي فِي بَيْتِهِ. <sup>16</sup>وَمَتَى قُرِئَتْ عِنْدَكُمْ هذهِ الرِّسَالَةُ فَاجْعَلُوهَا تُقْرَأُ أَيْضًا فِي كَنِيسَةِ اللّاَوُدِكِيِّينَ، وَالَّتِي مِنْ لاَوُدِكِيَّةَ تَقْرَأُونَهَا أَنْتُمْ أَيْضًا. قُرُبَّتُ عَنْدَكُمْ هذهِ الرِّسَالَةُ فَاجْعَلُوهَا تُقْرَأُ أَيْضًا فِي كنيسَةِ اللّاوُدِكِيِّينَ، وَالَّتِي مِنْ لاَوُدِكِيَّةَ تَقْرَأُونَهَا أَنْتُمْ أَيْضًا. <sup>17</sup>وَقُولُوا لاَّرْخِبُّسَ: «انْظُرْ إِلَى الْخِدْمَةِ الَّتِي قَبِلْتَهَا فِي الرَّبِّ لِكَيْ تُتَمِّمَهَا». <sup>18</sup>اَلسَّلاَمُ بِيَدِي أَنَا بُولُسَ. أَذْكُرُوا وَتُقْتِي. النَّعْمَةُ مَعَكُمْ. آمِينَ. "

### كتبت الى اهل كولوسى من رومية بيد تيخيكس و انسيمس.

ربما ضعف أرخبس فى خدمته. وهنا بولس يشدد أن الله يريده أن يستمر فى خدمته من قبل الرب وربما كان هذا لأن أرخبس كان يحل محل أبفراس فى غيابه. وأرخبس هو إبن السيد فليمون.

أَذْكُرُوا وُتُقِي = التى هى بسبب كرازته وخدمته، فيجب عليهم أن يصلّوا لأجله وحينما يثبت هو ويتشددوا هم أيضاً. فهم يتمثلون به في إحتمال الألم فهو قدوة لهم جميعاً ومثالاً يحتذون به.

وَالَّتِي مِنْ لأَوْدِكِيَّةً = الأرجح هي الرسالة المعروفة بإسم أفسس، فقد كانت رسالة أفسس رسالة دورية مرسلة إلى كل كنائس آسيا التي عاصمتها أفسس، وربما كانت كنيسة لاودكية هي أكبر الكنائس أو أشهرها.

السَّلاَمُ بِيَدِي = هو يكتب هذه الكلمة بيده وخطه علامة محبته لهم. وعلامة على صحة الرسالة وانها من بولس شخصياً، وذلك لأن الهراطقة زيفوا رسائل نسبوها لبولس ضمنوها هرطقاتهم (2تس 2:2) + (2تس 17:3). النَّعْمَةُ مَعَكُمْ = النعمة التي إختبرتها في حياتي أنا بولس أريد أن تعمل معكم جميعاً.