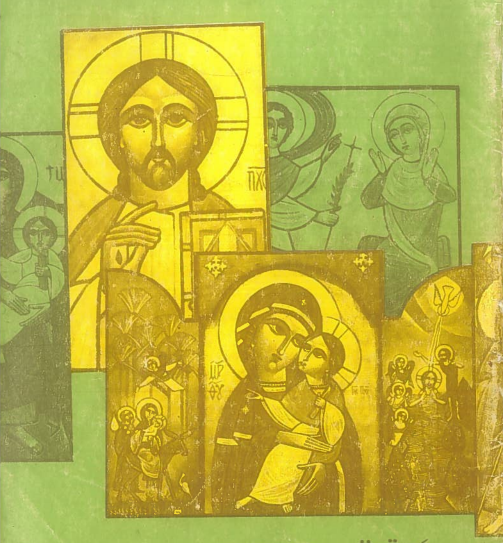
# الأيقونات القبطية



المكنية

# الايقونات القبطيسة

الايقونة كلمة يونانية أو قبطية الاصل ويقصد بها صورة دينية وهي مشتقة من الفعل مالاها الالاهائة المعنى أنا أشبه ، وهي تشمل صور السيد المسيح أو السيدة العذراء أو الحواريين أو الرسل أو الشهداء أو القديسين وغير ذلك من الموضوعات الدينية التي وردت في التوراة والانجيل أو في تاريخ الكنيسة .

وفي الواقع أن التصوير بجميع أنواعه كان معروفا منذ فجسر التاريخ . وأن الفراعنة هم أول من ابتدع هذا الفن ونبغ فيه الى درجة بالغة في الدقة والاتقان ، وليس أدل على ذلك تلك البقية التي تركوها على آثارهم الخالدة المترامية على طول البلاد وكلها تشهد لهم بمقدار ما بلغوه من شأن عظيم في هذا المضمار .

وقد ظل الاهتمام بالتصوير والنقش في العصور اليونائية والرومانية أيضا ووجدت كثير من الصور والنقوش الملونة الرائعة في العصرين ، وناهيك عما عثر عليه من روائع الصور واللوحات التي ابتدعها فنانو العصرين اليونائي والروماني بصفة خاصة والتي صنعت بالمززاييك في جهات عديدة من القطر وغيرها من الصور الجصية التي تمثل كثيرا من القصص والاساطير كما ظهر ذلك في حفائر الكاهن « بت أوزيريس » في بلدة « تونا الجبل » بملوى ،

ولم يقف تيار التصوير او النقش في العصر القبطى بل سار في طريقه ، غير ان القبط اتخذوا طرقا أخرى تختلف عن العصسور السابقة وهذا راجع بطبيعة الحال الى تغير العقيدة ولو أنهم ورثوا عن أجدادهم كثيرا من الرموز والصور التي ظلوا يرسمونها حتى مع صورهم الدينية ووجه الشبه بينها وبين الصور المصرية القديمة واضح وضوحا تاما لا يحتاج الى دليل ،

اما عن التاريخ الذي بدأت فيه صناعة الإيقونات فقد اجمسع اغلب علماء الآثار بأنه قديم العهد ويرجع الى القرون الثلاثة الاولى الميلاد ، وأن الإيقونات وجدت في المقابر الرومانية القسديمة منسذ القرون الاولى أيضا ، فما من شك في قدم وجودها ولو أن هنساك اختلاف على تحديد الزمن ، الذي تسربت فيه تلك الايقسونات الى البيع والكنائس والديورة ولو أن البعض يذهب الى القول بأنهسا انتقلت من المساكن الى أماكن العبادة وذلك في أو أخر القرن الثالث غالبا ثم انتشرت وعمت في القرنين الرابع والخامس الميلاديين .

ويذكر لنا التاريخ ان المسيحيين الاوائل هاموا بحرب شعواء بقصد ازالة كل ما يوت الى الوثنية بصلة فهدموا معابدها وحطموا تماثيلها وصورها وذلك تنفيذا لقول الكتاب المقدس في سفر الخروج « اصحاح ۲۰ »: « لا تصنع لك تمثالا منحوتا ولا صورة ما مما في السماء من فوق وما في الارض من تحت وما في الماء من تحت الارض ولا تسمحد لهن ولا تعبدهن » . وكان الامبراطور الروماني ولا تسمحد لهن ولا تعبدهن » . وكان الامبراطور الروماني « ثيودسيس » العظيم الذي يعزى اليه أبطال العبدة الوثنية في المعابد أول من أزال تمثال الوثنية الخاص بآلهة النصر من بهو مجلس شيوخ روما وذلك في أواخر القرن الرابع الميلادي ( ٣٧٩ – ٣٩٥ م) كما ناضل رهبان القبط وعلى الاخص الانبا شنوده وأتباعه بعد أن أصبحت المسيحية ديانة الامبراطورية الرسمية وصمموا على محو معابد الاصنام وهدم كل تماثيل الوثنية وتدميرها أينما وجدوها وتخريبها ثم اضرام النار فيها . ومن ذلك يتبين أن هذا الحماس والديني كان القصد منه تطهير البلاد من مراسيم العبدة الوثنية والمنام والتخلص منها بازالة معابدها وأصنامها ومحوها محوا تاما .

الا أن فكرة الرجوع الى الصور قد عادت بعد ذلك بدعوى أن العامة من الشعب عجزت عن فهم العقيدة المسيحية وادراك معنوياتها السامية ، فرغبة في التسهيل عليهم ادراك تلك العقيدة وخصوصا وهم في مستهل المهد الذي تركوا فيه عبدادة الوثنية

وتقديس الإباطرة وفترة اعتناق الديانة المسيحية راى زعماء الدين الجديد والقائمين بالكرازة به ضرورة الالتجاء الى وسائل يمكن الاستعانة بها الى شرح وتفسير هذا الدين بطريقة سلهة تفهمها عقول اولئك السذج من افراد الشعب فأباحوا فكرة تصوير الإيتونات التى تمثل السيد المسيح أو السيدة العذراء والرسل وغيرها وكثير من صور القديسين من مختلف العصور كما صرح الإباطرة انفسهم للفنانين برسم مثل هذه الايتونات . فكان القصد من رسم تلك المسير هو تعليم العامة والبسطاء من القرم بطريقة عملية تتناسب مع عقلياتهم ما ينطوى عليه الكتاب المقدس من آيات ؟ لا تقديس تلك الصور أو السجود أمامها أو عبادتها كما حدث من تطور عكسى فيما بعد ادى الى حروب وتطاحن مرير ظل ردحا طويلا من الزمن .

ويقال أن الامبراطور قسطنطين الاكبر (٣٠٦ ــ ٣٣٧ م.) بعد أن اعتنق المسيحية وجعلها الدين الرسمى للامبراطورية زين جميع المنشآت العمومية والكنائس التى بناها في عاصمته الجديدة بصور مقدسة أخذت موضوعاتها من الكتاب المقدس وهذه الوسيلة كانت بلا شك من أهم العوامل التى سساعدت على انتشسار الايقونات انتشارا كبيرا في جميع أنحاء الامبراطورية ثم ادى ذلك الى انحرافها عن الغرض الذى وضعت من أجله تلك الايقونات واسبغ عليها كثير من القوم صفات التقديس والكرامات وهذا الامر لم يرض عنه الكثير من المسيحيين وتألبوا على واضعى تلك البدع والخرافات وعملوا على الجهاد ضدها وتدميرها .

### « تحويل مصابد الوثنية الى كاسائس ا)

عندما هدأت موجة الهدم والتدمير للاماكن الوثنية واصنامها وبعد أن أزال القبط كثيرا من آثارها والنتوش الخليمة منها شرعوا في تحويل معظم تلك المعابد الى كنائس وعمدوا الى تغطية الصور

والنقوش المصرية القديمة بطبقة رقيقة من الجص أو الملاط وصوروا فوتها بالالوان بدلا من صور الالهة الفرعونية وغيرها من مناظر الاساطير والمعتقدات الدينية الوثنية المناظر الدينية المسيحية التى سبق الاسسارة البها ثم نقشوا على بعض الاعتباب العليا لتلك الكنائس وعلى بعض من اعمدتها أيضا أشكال الصلبان البارزة ومنها ما احيط بأكاليل زخرفية نباتية ، وقد ورد في سيرة «الانبا ثاوفيلس» البطريرك الثالث والعشرين وذلك في عام ١٢ ويلادية أنه حول كثيرا من المعبابد الى كنسائس كما أنه حول معبد السرابيوم في فلك العمل الامبراطور تاؤدسيوس (١) ، ويشاهد هذا التحول في ذلك العمل الامبراطور تاؤدسيوس (١) ، ويشاهد هذا التحول ودندره وكوم أمبو وفي معبد رمسيس بوادي السبوعة في بلاد النوبة فقيها جميعا هياكل عليها آثار الصور الجصية والرموز الدينية التي رسمها المسيحيون في وسط تلك المعابد الوثنية بعد تغطية ما بقي مئ آثارها بالملاط لاخفائها .

#### « فكرة الصور في السيحية »

حرمت المسيحة وضع التماثيل وعبادتها بخلاف ما كان معروفا في عهد الوثنية ولم تحرم فكرة رسم الايقونات التى يظهر أنها بدأت منذ ظهور المسيحية أذ ذكر مؤتمن الدولة بن العسال (٢) أن «أبجر» «Abgar» ملك الرها قد عانى من أمراضه كثيرا وإذ علم بالآيات الباهرة التى كان يصنعها السيد المسيح أرسل له رستالة يتوسل قيها أن يحضى الى مملكته ليمنحه الشفاء وود لو قبل العيش سويا في مملكته المتواضعة الهادئة بعيدا عن الشعوب التى تنفصه وختم

- (۱) « من تاريخ الآباء البطاركة وسنكسار ۱۸ باية » .
- (٢) عَنْ نَسْخَة ٢١١ لاهوت بالمتحف ورقة ٣٢١ ج.

رسالته بأنه يريد أن يرى وجههه الاكرم ، فشكره السيد له المجد ووضع منديلا على وجههه فارتسمت عليه صورته المقدسة وأرسله الى ملك الرها مع رسله فلما وصله المنديل قبله وعظمه ومسح به بدنه ووجههه معونى للوقت وجرت منه عجائب وشفاءات الى أن جاعت الروم الى الرها فزادوا في تعظيمه وبنوا في الموضع الذي كان فيه كنيسة عظيمة ، وهذه القصة متواتره وترجمت الى أغلب لغات العالم المتمدين وذكرها « أوسابيوس » المؤرخ الكنسي الدي دون كتابه أولا بالسريانية ثم ترجم الى اليونانية . ويغلب أن هذا الحادث كان من البواعث للمسيحيين الى تصوير الايقونات ووضعها في كنائسهم ، وذكر « ابن العسال » أيضنا نقلا عن المؤرخ أوسابيوس في كتابه عن المراة التي شهد الانجيل أن السيد قد شفاها من نزيفها انها صورت على باب بيتها « ببانياس » مثال صورة السيد له المجد وصورت شبيه صورتها تحت أقدام صنورته ساجدة . ولابد أن يكون السيد قد سمح لها بذلك . كذلك يروى عن الرسول لوقا الانجيلي انه كان مصورا بارعا ويقال انه قام بتصوير السيدة العذراء وهي في وضعها التقليدي وهي تحمل المسيح الطفل وقد تداولت جميسم الكنائس تصويرها في الوضع المذكور . وقد ذكر الاب « فانسيليب » المؤرخ أنه شاهد أثناء زيارته لكاتدرائية الاسكندرية أيقونة تمشل الملاك ميخائيل قديمة العهد وقيل أنها من عمل الرسبول لوقا الانجيلي ايضا . كما عرف عن البابا كيرلس الاول وهو الرابع والعشرون من سلسلة البطاركة وكان تكريسه في عام ٢٠١ ميلادية أنه عمم وضع الصور في الكنائس وذلك لما لها من تأثير على الشعوب وخصوصا الاميين منهم في قبول الديانة اذ انها تعتبر ككتاب مفتوح يسهل عليهم منهم الطقوس والمراسيم الدينية .

#### « الصور القبطية والمواد المتنوعة التي رسمت عليها »

تفنن مصورو القبط الاوائل في رسم صسورهم بطريقة دقيقة تدعو الى الاعجاب وقد استخداوا جميع المواد التي كانت معروفة

لديهم ورسموا عليها ايقوناتهم سيواء بالنقش البارز او بالرسم بالالوان . ومن المواد التي ظهرت عليها صورهم ونقوشهم مثلا:

(١) الحجر - ظهر بين الاثار القبطية القديمة بعض اللوحات والافاريز الحجرية التى نقشت بصور بارزة مثل لوحة تمثل الثلاثة منية في أتون النار وقد كتب عنها الاب دريتون مقالا نشر بمحلة الاثار القبطية عام ١٩٢٤ ، كذلك يوجد في قاعة باويط لوحات مارزة منها ما يبثل السيد المسيح على عرش ويحمله ملاكان طائران وصدورة أخرى نصفية ثم لوحات أخرى منها تمثيل لمناظر حياة داود « النبي » وهو يعزف على القيشارة وصراعه مع جليات ثم منظر آخر يمثل ملاكين يحملان صليبا بأيديهما والايدى مفطاة بستر ، ثم افريز عليه نقش بارز يمثل ملاكا يقبض بيده اليمني على صولجان ويحمل في يده اليسرى شكل الكرة الارضية ويظهر عليها رسوم الكواكب والنجوم ، ثم على أفريز آخر يشاهد نقش بارز أيضا يمثل أحد القديسين على ظهر جواد ، وكذلك توجد في قاعة سيقاره لوحة مستطيلة نقش عليها صور بارزة لادميين لعلها للحواريين داخل هياكل ويلاحظ أن أغلب تلك الصور البارزة مشوهه ، والظاهر أن هذا التشويه حدث أما في عهود الاضطهادات أو الانقالابات التي كثيرا ما كانت تئتاب البلاد في الازمنة المختلفة أو حدثت في العهد المعروف بالثورة على الصور والايتونات وكان من اتباعه « لاون الايصافري » الذي اعتبرها كأنها ضرب من عيادة الاوثان

(٢) الخشب . اتخذذ القبط من الخشب مادة طيبة حنسروا ونقشوا عليها كثيرا من صورهم الرائعة ، التى كانت تزين أبواب وأعتاب الكنائس القديمة وأحجبتها المختلفة وهياكلها ، ولدينا من هذه الصور أمثلة عديدة دقيقة الصنع وتبين مقدرة الفنان القبطى فى أظهار الصور الدينية البارزة على الاخشساب المختلفة بطريقة حية ومنها حشوات بابكنيسة القديستة بربارة التى تتمثل فيها صورالسيد المسيح داخل اكليل وتحمله الملائكة أو حوله بعض الحواريين ، ثم

افريز منكنيسة المعلقة الخشبى الذى يحمل صورة دخول السيدالمسيح الى اورشليم على آتان ثم هناك منظران على حشوتين احدهما يمثل العماد والاخر يمثل رقص هيروديا امام الملك وهذه كلها تعتبر من اعظم واقدم الصور التى ترجع الى القرن الخامس الميلادى وكلها حفوظة في المتحف القبطى . وكذلك توجد في كنيسة أبى سرحة بحصن بابيلون خمس حشوات خشبية صررها دقيقة متقنسة وهى محفوظة في حجاب هيكلها الاوسط وصسورها بارزة وتمثل ميلاد المسيح ومعجزة السمك والخبز ثم القديس جورج ثم مارديمتريوس ثم الامير تادرس المشرقى ، وقد اختلف المؤرخون في تاريخها فالبعض ذكر أنها ترجع الى القرن السادس ولكن الارجح انها ترجع الى القرن الساده والكن الارجح انها ترجع الى القرن التاسع أو العاشر للميلاد .

# (٣) العاج والعظم .

كذلك استخدم العاج والعظم للتصوير عليهما فقد وجدت عدة صرر منها ماهو بارز ومنها ماهو غائر ، وهذه المناظر تمثل السيد السيح وهو يمنح البركة وأخرى تمثله وهو يدخل الهيكل ، ثم صورة تمثل السيدة العذراء وهى تحمل المسيح الطفل حولهما القديسين ويحمل كل منهم كتابا ، ثم المشط العاجى الدقيق الصنع ويحمل على كلتا الوجهين صسورا بارزة ، على وجه منه صسورة السيد المسيح على الآتان داخل اكليل زهرى يحلمه ملاكان وعلى الوجه الاخر صورة تمثل اقامة لعساذر من بين الاموات وأخرى عن معجزة شفاء الاعمى . ثم قارورة طيب أو عطور وعليها منظر بارز بمثل البشارة وغير ذلك من القطع العديدة التى تحمل مناظر دينية وجميعها محفوظة في خزائن المتحف .

#### (٤) الصور المصنوعة بالفسيفساء:

ظهر أن كثيرا من جدران هياكل الكنائس وشرقياتها قد زينت بصور دينية باستعمال النسيفساء اذ أنه ورد في تاريخ أبى المكارم

سعد الله جرجس بن مستعود المنسوب خطأ آلى أبي صلح الارمني ص ٦٤ « أنه كان في كنيسة الرسل بدير القصر بأعلى الجبل تجاه بلدة المعصرة بخط حلوان صتورة للسيدة العذراء تحمل المسيح وحولها الملائكة والاثنا عشر رسولا وجميعها من نصوص وزجاج مذهبة وملونة ومحكمة الصنع وكان خماروية بن احمد بن طولون شهديد الاعجاب بهذه الصورة وكان كثيرا مايدخل الكنيسة ويمضى ساعات يتأمل فيها وأنشأ بقرب ألدير منظرة لنفسه يتنزه فيها \_ ويذكر أيضا في ص ١٣١ أنه كان في بلدة فاو مركز دشنا بمديرية قنا كنيسة عظيمة كانت كل الصور التي تزين جدرانها بالفسيفساء أي بفصوص الزجاج المذهبة الملونة ، وكذلك في دير طورسينا حليت شرقية الهيكل التى على شكل نصف دائرة بالفسيفساء باشتكال هندسسية تعلوها نصف قبة مزينة من الداخل بصورة من الفسيفساء تمثل تجلى ألسيد المسيح والى يمينه النبيان موسى وأيليا والى يستاره الرسولان بطرس وبولس وغيرهم من الانبياء والقديسين . ويزعمون أن هذه الصورة رسمت عند أنشاء الكنيسة - وقد أخذ البيزنطيون وغيرهم من الامم عن القبط فكرة رسم الصور الملونة وقد انتشرت هذه الفكرة فيما بعد في دول أوربا في العصور الوسطى .

## (٥) الاعمدة الرخامية والجرانيتية

وكانت العادة انتزين الاعهدة الرخامية والجرانيتيه في الكنائس التبطية القديمة بالرستوم الزيتية بالالوان التي كانت تمثل صور التديسين أو الرسل والحواربين بالحجم الطبيعي ببراعة المصورين الذين قاموا بتصويرها ويمكن رؤيتها على اعهدة كنيسة أبي (١)

(۱) كانت صور اشخاصها تلمع على اسطح تلك الاعمدة وهى تبدو الآن قاتمة ضئيلة الاثر . واهمية تلك الصور التى تتراوح في ارتفاعها ما بين خمسة او سنة اقدام هو ما في ازياء اشخاصها من وجه شبه كبير بين ازياء اشخاص كنائس الفرب .

سرجه في حصن بابيلون وبعضها ظاهر على احد أعمدة الكنيسة المعلقة مد ويظهر أن معظم أعمدة كنائس حصن بابيلون القديمة كانت تزدان بمثل تلك الصورمن على الاعمدة جاء نتيجة صقلها أو غسلها بمادة ساعدت على زوالها بمرور الزمن مد ويغلب على الظن أن هذه الصور ترجع الى القرن السادس أو أوائل القرن السابع الميلادى .

#### (٢) القماشي

كذلك رسموا على الاقمشة كثيرا من الصور الدينية أما برستمها مالالوان على القماش وأما بطريقة نستجها مع الاقمشة ، وفي المتحف مجموعة تحتوى على رسوم بديعة بعضها مطبوعة على الاقمشسة وتمثل السسيد المسيح أو السسيدة العذراء بين الرسل أو الملائكة وبعضها منسوج ويمثل أشكالا آدمية لعلها منها مايمثل قديسين ومنها مناظر للهياكل والصلبان والطيور والحيوانات الوديعة التي هي من زمور المسيحية .

#### (٧) المعادن

كانت المعادن النفيسة وغير النفيسة من ضمن المواد التي تقشمت عليها الصور وقد وجد بين آثار المتحف المعدنية بيدالية ذهبية لعلها كانت لاحد الاساقفة أو البطاركة وصورت عليها مناظر دينية بارزة تمثل السيد المسيح بين المخلوقات الاربعة ثم منظر آخر يمثل الصلب . كذلك توجد مبخرة من البرئز زين سطحها الخارجي بمناظر بارزة رائعة من حياة السيد المسيح ويرجع عهدها الى القرن العاشر الميلادي ، ثم هناك طبق من النحاس ولو أنه فاقد لبعض اجزائه ومشوه الا أنه توجد عليه رسوم غائرة وتمثل مناظر اسطورية ويرجع عهده الى القرن الخامس ولعله اقدم ماعرف من الاثار المعدنية من عهده الى القرن الخامس ولعله اقدم ماعرف من الاثار المعدنية من العمر التبطى ، على أنه لابد أنه كانت هناك آثار عديدة من المعدن ومن بينها الفضة وكانت تحمل مناظر مختلفة من الصور الدينية وغير الدينية من العمر الذكور وقد عفا عليها الزمن ،

#### (٨) الفخار والقاشاني

كذلك صورت المناظر الدينية على الاواني االفخسارية أو على قطع من القاشساني أو الخسرف بالالوان ، وقد وجدت على بعض الاطباق الكبيرة الحجم بالمتحف التبطى رسوم بالالوان لاشكال آدمية لمالها تهثل بعضا من القديسين ثم مناظر لطيور واسماك ، ثم بعضها نقشت عليها مناظر عائرة لاشخاص أو صسلبان ، كذلك من المناظر الدينية البارزة ماشوهد على أواني القسديس مينا التي كانت تضع بقرب ديره في مريوط ومنها مجمسوعة بالمتحف الذكور وعليها منظر بمثل القديس مينا واقفا بين جملين وهذه ترجع الى القرن السسابع أو الثامن الميلادي .كذلك من القطع الفريدة من القيشاني تلك القطعة المحفوظة بمتحف دار الاثار العربية وعليها منظر لايقسونة بالالوان رائعة الصنع وتمثل السسيد المسيح وترجع غالبا الى القرن الثامن الميلادي والبعض يعسزوها الى القسرن العاشر ، كذلك توجد على السطح بعض المسارح القبطية صور ورموز بارزة .

#### (٩) الحص

يظهر ان الصور الجصية كانت باكورة اعمال مصورى القبط الاوائل ، فبداوا رسومهم على جدران وقباب اعمدة الكنائس والاديرة فزينوها في العصور المسيحية الاولى فيما بين القرنين الرابع والسادس الميلاديين على وجه التقريب بصور جصية تمثل السيد المسيح أو السيدة العراء والملائكة والرسل أو القديسين وغير ذلك من الموضوعات الدينية التى سبق الاسسارة اليها ولاتزال البقية الباقية من آثار تلك الرسوم الملونة ماثلة بعضها في اماكنها الاصلية في الاديرة القديمة كما يشاهد في الواحات الخارجة في مقابر البجوات القبطية بها أو في دير القديس سيمون في اسوان أو في الدير البيض للانبا شنوده في سوهاج أو المعابد المصرية في الاماكن التي حولوها الى كائدس وكذلك في منطقة وادى السبوعة ومناطق اخرى ببلاد النوبة وفي دير الانبا مقار بوادى النطرون وفي هيكل القديس

تكلا هيما نوت الحبشى فى كنيسة المعلقة بمصر القديمة . والبضعى الاخر من تلك الرسوم معروض بقاعات المتحف القبطى وقد جىء بهاما من دير الانبا أبولو من بلدة باويط فى الوجه القبلى او من دير الانبا أرميا بسقارة وأما من ديورة الفيوم وغيرها ــ وقد ظل الرسامون يمارسون فن التصوير على الجص بالالوان المائية على الجدران كما اسلفنا حتى القرن الحادى عشر أو بعده بقليل ثم عدلوا عن استعمال تلك الطريقة واستعاضوا عنها بوسسيلة اخرى وهى التصوير على اللوحات الخشبية .

ومن الغريب أن ألوان تلك الصور مازالت حافظة لرونقها ونضارتها بالرغم من تقادم العهد عليها ذلك لانها مأخوذة من البيئة الطبيعية وهى نفس الالوان التى استخدمها قدماء المصريين في تزيين رسوم معابدهم ومقابرهم وهى مازالت ثابتة على آثارهم كما كانت حتى اليوم .

#### (١٠) التصوير على اللوحات الخشبية المربعة أو المستطيلة .

انتشرت مكرة التصوير للايقسونات على اللوحات الخشسبية انتشارا كبيرا بعد القرن الثانى عشر غالبا ، وليس معنى ذلك انه لم تكن هناك ايقونات مرسسومة على اللوحات اقدم من ذلك العهد ، والسبب في تحول المصورين القبط عن اتباع طريقة رسم الصور الجصية واستبدالها بالتصوير على اللوحات الخشسبية يرجع الى ماكسان يقع مرارا من خراب في فترات ضعف الحكام واثناء قيسام الثورات أذ كثيرا ما كان ينتهز الرعاع تلك الفرص ويسسطون على الكنائس والبيع المختلفة والديورة لما كان يترامى اليهم من اخبار بأن تلك الاماكن المذكورة مليئة بالكنسوز والاواني النفيسسة والستور الحريرية فيسلبون مافيها ويخربونها ثم يضرمون المنار فيها فكانت صورها الجصية عرضة للتلف والدمار وهذا مما دفع بالمصورين بلا شك الى تغيير خطتهم والتصسوير على اللوحات ليتسسني لهم نقلها بسمهولة وحفظها في اقبية خفية أذا ماتحسرجت الحالة الداخليسة في بسمهولة وحفظها في اقبية خفية أذا ماتحسرجت الحالة الداخليسة في

بيلاد النوية-



بتفطية المناظر الوثنية

البلاد وهددتها الفتن بحيث يمكن استرجاعها الى اماكنها مرة اخرى اذا مازالت موجة الاضطرابات وهدات الاحوال واستتب الامر .

وأهم تلك الصور وأقدمها هي التي كانت ترسم عن اللوحات الخشبية مباشرة ، ولاشك أن جميع الكنائس القبطية كانت عامرة بمثل تلك اللوحات وقد هلكت الغالبية منها أيام الفوضى أو في فترات تحطيم الايقونات (١) وقد كانت تلك الصور تزين القباب التي كانت تقام موق المذابح من الداخل ميرسم في وسط القية مثلا صورة السيد المسيح جالسا على العرش وحوله المخلوقات الاربعة والشاروبيم والصاروفيم ، كانت القبة ترمز للسماء اعمدتها ترمز للانجيليين الاربعة . وكانت تزين القبة أحيانا من الخارج أيضا متوضع حولها عدة لوحات خشبية تحمل صورا مختلفة للرسل والتديسين والشهداء وغيرهم الا كما يظهر ذلك في القبة الخشبية التي كانت في كنيسة المعلقة ومحفوظه الان بالمتحف القبطي ويغلب أنها ترجع الى القرن الحادي عشر الميلادي ـ وكانت تعلق الايقونات ومازالت على جدران الكنائس الداخلية وفي الهياكل وفوق الاحجبة . وأروع مجموعة من صور اللوحات هي التي توجد في كنيسة أبي السيفين بفم الخليخ بمصر القديمة ومن بينها أيقونة مؤرخة ترجع الى القرن الثالث عشر الميلادي وتعتبر من أقدم الصور عهدا وهي تمتاز بالدقة في صنعها

<sup>(</sup>١) كانت تحدث من وقت ألى آخر فترات تدمر فيها تلك المسور والايتونات على يد جماعة من المسيحيين انفسهم وآخر تلك الحوادث عهدا ما حصل في عام ١٨٥١م في زمن البطوريرك كيرلس الرابع حينما أمر باحضار جميع الصور من الكنائس في الجهات المختلفة وامر باضرام النسار قيها وذلك لانه علم أن كثيرا من المسيحيين اظهروا احتراما كبيرا لتلك الصور الى درجة العبادة ، وهذا ادى بطبيعة الحال الى هلاك عدد كبير من أجمل وأقدم تلك الايقونات في تلك الفترة . ونظرا لان الامر لم ينفذ تماما فقد افلت البعض من تلك الصور من الفناء .



أيقونة فاخرة تمثل العماد Splendid icon representing baptism.



قطعة نادرة من أناء الفغار وجدت بين الآثار الفاطهية بمدينة الفسطاط ومزينة بمنظر بيزنطى فريد يصور السيد المسيح وحول الرأس الهالة رمز القادسية، من القرن الثانى عشر الميلادى، الحراص on plaster showing the transformation of a temple into a church: the Apostle peter before Ramses II in the

temple of Wadl es-Sebua in Nubia.



قطعة من القيشانى عليها صورة للسيدة المذراء وتضم جسد المسيح بين ذراعيها .

Ceramic fragment showing the Virgin

Mary with Christ in her



The most valuable wooden panel of the Hanging Church: It is saulptured with the representation of the اثمن لوحات كنيسة المعلقة الغشبية وقد نقشت عليها صورة بارزة تمثل دخول السيد المسيح الى اورشليم — من القرن الرابع

(4 th cent.)



أيقونة رائعة تمثل العذراء وهي تحمل المسيح الطفل،

Remarkable icon representing the Virgin carrying the Holy Child.



أيقونة رائعة مرسومة على لوحة خشبية ومزينة بالليقة الذهبية وهي تمثل يوسف النجار وهو يحمل المسيح الطفل.

Icon representing Joseph bearing the Holy Child.



لوحة مستطيلة من الحجر الجيري عليها نقش بارز لصورة نصفية للسيد المسيح داخل اكليل يحمله ملاكان طائران--

Friere containing Christ in a medallion borne by two feying angles in relief. (6th Cent). Faces are والتشويه ظاهر بالوجوه- القرن السادس medallion borne by two angels.



lvory comb carved in relief, with a figure representing Christ riding a donkey in floral

أيقونة ذات ألوان براقة ونضرة تمثل الملاك ميخائيل وهو يمسك ميزانا بيمناه. Fresh coloured brilliant icon representing Michael, the angel, holding a scale in his right hand.



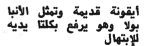
طبق كبير الحجم من الفخار بوسطه صورة لعلها لقديسة وحول الرأس اكليل نناتي

Big pottery dish including in its center, probably the figure of a saint with a floral gariant around her head



صورة نحتت داخل مقصورة من الحجر وهى تمثل العذراء ترضع الطفل الألهى،

The Virgin seated on a stone throne feeding the Child.



Old icon showing Anba Paula, raising his two hands praying.







صورة رائمة بالموزبيك وتمثل المسيح على عرش بين السيدة العذراء والرسول مرقس

Admirable icon in mosaic representing Lord Christ enthroned between the Virgin and St. Mark, the Apostle.



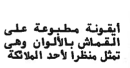
منظر رهيب لأحد الجنود الرومان وهو يهم بذبح احد القديسين ولعله النبى زكريا، الطابع البيزنطى ظاهر على الصورة،

Terrible scene showing a Raman soldier approaching to slay one of the saints, probably the prophet Zakarie. The byrantian in fluence is evident on the picture.

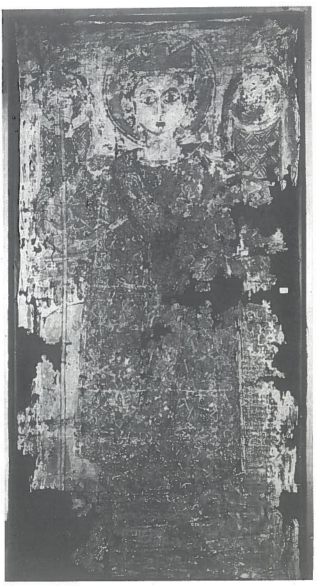


صورة لبعض الرسل بالألوان مرسومة على ورق كتان من أحد الكتب الخطية القبطية الهامه .

Coloured icon representing four Apostles, painted on lineu paper, from au ancient important manuscript.



Coloured icon imprinted on textile representing the figure of an angel





صورة غريبة لقديسين مقنعين في رأسين لأبن أوى أو الكلاب

Curlous Icon representing two saints, disguished in two headed jockals of dogs.



صورة جصيه بالألوان رسم عليها أربعة قديسين ومنهم أبو نفر السابح.

Coloured frescoe including the figure of four saints, with Abu Nafar among them.



صورة مدالية من العاج نقش عليها منظر بارز لعله للعذراء ويمثل البشارة، للقرن السابع

Icon carved on an ivory medaillon probably showing the Virgin during the Annonclation. (7th cent.)



مبغرة من البرونز عليها صور بارزة تمثل حياة المسيح

Bronze encensoir including a scene in relief, representing the life of Lord Jesus.



صورة خشبية نقشت عليها صورة بارزة لأحد القديسين

Rectangular wooden panel sculptured in relief with the figure of a saint.



صورة لزمار حبشى بالألوان صنعت على نسيج قبطى يرجع إلى القرن الرابع للميلاد

Coloured Coptic textile fragment, decorated with the picture of an Ethiopian trumpeter. (4th cent.) ونعومتها وبريق الوانها وكمال وضوحها مما يحملنا على الاعتقداد بأنه كانت هناك مدرسة للمصوريين لدى القبط تفوق معاصرتها في الطاليا .

ويلاحظ أن من التصوير على تلك اللوحات أخذ يضعف تدريجيا بعد نهاية القرن السادس عشر تقريبا ويفقد كثيرا من قوته وما امتاز به من أبتكار حتى القرن الثامن عشر حيث أزدادت مكرة استعمال الاقمشة أوالخيش في تغطية تلك اللوحات والرسم عليها بالإلوان وهذه الفترة كانت خاتمة المراحل التى أضمحل فيها عن التصوير القبطى .

ومن الصور التى مازالت توجد منها الكثير تلك التى كان الرهبان القبط يصورونها على المخطوطات والرقوق والورق وهذه الرسوم تدل على تفوق كبير فى هذا النوع من التصوير ومازالت صورها البراقة الالوان والتى تبين مدى ما وصلوا اليه من ذوق فنى جميل ، تزين كثيرا من الكتب والمخطوطات القديمة الموجودة مسواء فى مكتبة المتحف القبطى واروع منها ما هو محفوظ بمكتبات فرنسا المختلفة وعلى الاخص المكتبة الوطنية بها وفى مكتبات انجلترا أيضا والفاتيكان بروما وليدن بهولندا وغيرها.

#### ((ميزة الايقونات القبطية ))

مما يمكن الجزم به أن فن التصوير القبطى لم يكن مرتبطسا بتقاليد وقرانين صارمة كما أرتبط به مثلا فن التصوير اليونانى أو الكنيسة اليونانية . كما أمتازت الإيقونات القبطيسة بسسمة الدعة والورعوالخشوع والتقوى التى تظهر واضحة على صور أشخاصهاكما تحاشى مصورو القبط رسم مناظر تعذيب القديسين أو مناظر الرعب للدينونة أو أشكال الشسياطين كما شفف بذلك رهبان ومصورى اليونانيين وحتى مناظر قديسيهم المصورة لاتظهر عليها السماحة والبهجة والوداعة التى تشاهد على الصور والمناظر القبطية . وكذلك بخلاف مايلاحظ أيضا مثلا في كنائس أنجلترا القديمة من مناظر الجماجم والعظام والشياطين المكره وغيرها من مناظر الرعب وهذه



قبلة «شرقية» باويط الجصيه بالألوان، في أعلاها منظر يمثل السيد المسيح على العرش بين رئيسى الملائكة ميخائيل وغبريال، وفي أسفلها صورة للسيدة العذراء تحمل المسيح الطفل على عرش بين الرسل مع اثنين من القديسين المحليين القرن السابع،

Coloured frescoe from Bawit Remarkable niche showing Christ enthroned inglory among the two archangels Michael and Gabriel, and the Virgin on a throne bearing the Child flanked by Apostles and two local saints (7 th cent).

أيضًا تتفق وما لاحظه كيرزون « Curion » في صور أديرة جبل اتوس باليونان — وتشاهد مناظر التعذيب في الصور البيزنطية كما يشاهد ذلك في الرسوم البوذية وهذا ممايدل على ما بين الفن البيزنطى والفن البوذي من علاقة وشبه .

كذلك يلاحظ أن القبط لم يشاركوا البيزنطيين أو اليونان في ممارسة تطعيم صورهم وأيقوناتهم بقطع الفضاة أو تلبيسها في الطارات معدنية ولايعرف متى بدأت تلك الفكرة على وجه التقريب ولو أنها ترجع الى تقاليد قديمة .

#### ﴿ مصورو الايقسونات ))

من أهم الاسماء التي عرفت من مصوري الايقونات هم:

- (۱) لوقا الانجيلي وكان من الرسل ويقال أنه كان مصورا بارعا وأقدم من نبغ في من التصوير كما أنه أشتهر كطبيب.
- (٢) الانبا مقاره البطريرك التاسع والخمسون « ٩٣١ ـ ٩٥٠ م » وأصله من بلدة بويرج كما ورد في دليل المتحف القبطى القديم ص ١٧٤ .
- (٣) أبو يسر بن يلج وهو من مصورى القرن الثانى عشر . وقد عرف عنه أنه رمسم صورة السيدية الكبرى بكنيسة السيدة العذراء بحارة الروم .
- ( } ) الانباء غبريال الناسخ وقد تكرس بطريركا عام ٩٣٦ للشهداء حوالى القسرن الثالث عشر المسلادى وكان عدده السسادس والسبعين بينبطاركة الاسكندرية وقدنسخ مخطوطات للاناجيل الاربعة وحوت نقوشا بالالوان والميناء وصورا الرسلؤالملائكة والقديسين وكلها آيات بينسات من الدقة والروعة والاتقسان وجمال الالوان ونضارتها وثباتها ومنها مخطوط محفوظ الان بمكتبة باريس العامة في فرنسا .

- ( o ) المصوران يوحنا الناسخ وبغدادى أبو السيعد في القرنين السابع عشر والثامن عشر .
  - (٦) المصور يوحنا الارمني في القرن الثامن عثير .
- ( V ) المصور انسطاسي الرومي وكان معامرا للانبساء البطسريرك كيرلس الخامس .

# ( طريقة رسم الايقونات بالالوان ۱)

أستخدم المصورون الالوان والاصباغ التي استعملها اجدادهم الفراعنة من قبل ، وقد كان للرهبان القبط درأية تامة بتكوين الالوان والاصباغ بطريقة متقنة ومازالت نضارتها وبريقها وثباتها مضرب الامثال حتى اليوم . ويظهر أن ألرسامين استعاضوا في أغلب الاحيان بزلال البيض عن الزيت عند تصوير الايتونات . وكانوا في العصور الاولى يصورون على الخشب مباشرة ، ثم شرعوا في الازمنة المتأخرة في تغطية اللوحات الخشبية بطبقة من الجبس ثم بقطع القماش أوا الخيش كما أسلفنا وغطوا الخيش أيضا بطبقة ناعمة رقيقة جبسية وصبوا غوقها ماء الذهب ثم كانوا يرسسمون الصورة غوقه . وكثيرا ماكانوا يقومون بتحديد الصورة بخطوط محفورة طلى طبقة الجبس بآلة مدببة مثل الازميل . وهذأ ممايؤيد أن من الصور ماكان ينقل من نماذج كانت مرسومة على الورق . على أن أهم ماكان يعنى به الرسام هو شكل الوجه وملامحه وماتبعبر عنه تلك الملامح متتبعا في ذلك سنة اجداده الاقدمين حتى أن المصورين كانوا يرسمون الاشتخاص على غالب الاحيان مواجهة ، وهذا يمكن مشاهدته جليا في تصوير أشكال الرسيل والقديسين والشهداء وغيرهم .

ويظهر ان الصورة كانت غالبا من عمل اكثر من مرد واحد فالمساعد مثلا يقوم بتذهيب الخلفية وتصوير الملابس ولكن الملامح والايدى مكانت من عمل الرئيس الفنى ، ومما هو جدير بالذكر ان أسم الفنان وتاريخ الصورة مكثيرا مادونتا بالقبطية والعربية في نهايتها .

presentation of the fear of the Day of judgement and devils, while on the other hand such representations thrilled the Greek monks and painters. Moreover, the faces of the saints drawn by the Greeks are bereft of the gaity, and modesty which we see on Coptic icons.

#### The painters of icons:

Here are the most famous painters of Coptic icons.

- 1) The Evangelist and Apostle Luke, a talented painter and designer. It is said that he was also a renowed physcian.
- 2) Anba Macarius, the 59th, patriarch of the 10th, century.
- 3) The painter Abu Yusr ibn Yalg of the 12th. century.
- 4) The Anba Gabriel, the 76th. patriarch of the 13th. century. He was a capable copyist and remarkable designer.

  The icons he reproduced in the manuscripts copied by him are unique as mimatures, exact and beautiful in their brilliant colours.
- 5) The painters John el-Nassikh, Bagdady Abu el-Saad and John the Armenian of the 17th. and 18th. centuries.
- 6) The painter Anastasy, the Greek painted several icons of different shapes and sizes. They are exposed in many churches of Old Cairo and other chruches in Egypt. He was contemporary with the Patriarch Anba St. Cyril V.

#### **Process of Painting Coloured Icons:**

Painters employed in figurating their pictures the colours and dyes which had been adopted by their pharaonic fore-fathers. The Coptic monks had a considerable skill in the formation of different dyes and colours, in such a way which is still unique and unmatched, especially in their freshness, brightness and permannence,

In most cases, painters used the white of an egg instead of oil in drawing the icons. In the early epochs, they painted directly on the wooden panels, but in later periods they covered with a soft layer of gypsium. Then, they poured gold-water upon which they figurated their icons, which were frequently limited with lines carved on the gypsium by means of a pointed chisel. This certifies that the icons were transferred from models drawn on paper.

Undoubtedly the artist should have taken much care in depicting the face of the person and its expressive features, following the method of his ancient ancestors. The painter drew most of the persons on face, as it is evidently shown in figurating the scenes of saints, apostles, martyrs and others. It seemed that the icon was often the work of more than one, the pupil might gild the background and paint the draperies, but the features and hands were invariably the work of the master craftsman.

It is noteworthy that the artist's name and the date of the picture are often inscribed in Coptic and Arabic in the bottom.

**RAOUF** 

The idea of drawing icons on wood probably spread after the 12th, century, but that does not mean that there were icons painted on wooden panels before that date. This change of procedure is probably to be attributed to the damage to which the icons on frescoes were exposed during periods of revolution and persecution. The riotous crowds profited by these disorders to plunder the churches and monasteries filled with precious materials of treasures, vases, chalices and silk curtains. They demolished and even burned the pictures in frescoe, which led the painters to adopt painting on wooden panels that were easier to transport and hide.

The most important and ancient of these icons are those which are directly painted on wooden panels. All the Coptic churches were doubtless full of them. These icons descorated the interiors of the domes above the altars. In the centre of the dome was the icon of Christe enthroned, surrounded by the four creatures of the Apocalypse, cherubim and seraphim. The dome symbolised Heaven, and the four columns symbolised the four Evangelists. Sometimes the dome was decorated outside, where several panels bore representations of Apostles, saints, martyrs and otners.

Up to then icons had been hung on the interior walls of churches, in the sanctuaries and on the iconostases. The most remarkable group of these icons is that which exists in the church of Abu el-Seifein in Old Cairo. Among these pictures, an icon which dates from the 13th. century is thought to be probably the most ancient. It is distinguished by the exactitude

of drawing, fineness and beauty of colour, and the perfection of its workmanship, which leads us to believe that the Copts had a school for painters surpassing perhaps that of Italy at the same period.

The art of painting on these panels began to decline gradually. It lost much of its ability and originality by the 16th, century and 18th, centuries. The idea of using canvas to cover the panels before drawing on them became common. From this usage, Coptic painting fell into decline.

There is also a considerable collection of religious pictures which the Coptic monks used to draw in miniature on manuscripts, parchment and linen paper. These pictures with their brilliant colours indicate the great progress they made in this kind of painting and prove the high degree which the monks attained in originality and good taste. The icons decorate the many pages of ancient manuscripts which exist in the library of the Coptic Museum. The most remarkable of these manuscripts are preserved in the various libraries of France, especially the National Library of Paris, of Great Britain, in the Vatican, at Leiden in Holland, and so on.

#### The originality of Coptic icons:

The art of Coptic painting was not linked to tradition by severe laws as was the art of painting in the Greek Church. The Coptic icons distinguish themselves by their sweetness, piety and humility. The Coptic painters avoided representing scenes of the torture of saints and martyrs, as well as the re-

pagans uesd to adore. But did not forbid the painting of icons. Motaman el-Dawla ibn el-Assal reports that Abgar, King of Raha, who suffered from terrible sickness, sent a letter to Christ, whose miracles he had heard of, imploring him to come and see him in his kingdom and to cure him. He ended his message with a wish to see the face of Christ, who placed on his face a handkerchief on which was then imprinted his features and sent it to Abgar. The King wiped his body with it and was suddenly healed.

Translated into all languages and attributed to the historian Eusebius, this story led Christians to paint icons and put them in churches. Ibn el-Assal relates that the woman mentioned in the New Testament as having been cured of the running flux by Christ had drawn on the door of her house a representation of Christ and another of herself lying prostrate at his feet. These representations constitute the earliest icons.

# The Coptic icons and the different materials on which they were drawn:

The first Coptic painters drew their icons in an exact and original manner. They used all the known materials and icons were carved in relief or painted in colour. Wood was widely employed to decorate doors, the sanctuaries, the iconstases and the panels of ancient churches. The Coptic Museum has a considerable collection of this woodwork, some of which is kept in the churches and fortress of Babylon. It is reported how St. Luke the Apostle was a remarkable painter to whom we

owe the representation of the Virgin and Child in the traditional position adopted by the majority of Churches.

Religious images were also carved on bone and ivory, on pottery, ceramics, various metals and other materials. At the same time, it seems that many walls in sanctuaries and churches, as well as their niches, were decorated with religious figures in mosaic. Religious frescoes seem to be the first icons attributed to the ancient Coptic designers. These began to paint on the walls, domes and columns of churches and monasteries by decorating them with images on plaster (4th. to 6th. centures).

Remains of these coloured drawings remain in situ in the ancient monasteries, in the tombs of the Oasis of Kharga, at Bagawat, in St. Simeon's Monastery at Aswan, in the White Monastery of Anba Shenouda at Sohag, in Upper Egypt, in the interior of Egyptian temples transformed into churches in Upper Egypt and Nubia, in the Monastery of Anba Macarius at Wadi el-Natrun, in Lower Egypt, and in the sanctuary of St. Thecla Hayamanout the Ethiopian, and at the Hanging Church of Old Cairo. Some of the frescoes from the Monastery of St. Jerome at Saqqara or the Monasteries of the Fayum are today exhibited in the halls of the Coptic Museum. Painters continued to practise this art on plaster on the walls with water colours up to the 11th. century or little later. They then changed their method and drew on wooden panels.

All scholars agree in recognising that the icon is very ancient and dates from the first three centuries of Christianity. Similar icons dating from the first centuries of Christianity have also been found in Roman tombs, which prove their age, even though the vegaries of time have carried them to other churches and monasteries. Some specialists believe that they were transported from private houses to places of worship, probably at the end of the 3rd, century, and that they became abundant in the 4th, and 5th, centuries A.D.

History relates how the early Christians waged war against idols with the aim of completely destroying all the pagan objects of worship. They demolished the temples and wrecked the statues and images in accordance with the first Ten Commandments. The Roman Emperor Theodosius the Great hastened the triumph of Christianity over paganism by forbidding idolatry. It was he who removed the statue of the goddess of Victory from the Capitol of Rome at the end of the 4th. century. As soon as Christianity became the official religion of the Empire, Saint Shenuda in Upper Egypt assisted by Coptic monks, decided to fight against paganism and to destroy the temples and idols. Nevertheless, a return to images was necessary, the people not being able to assimilate Christianity and its doctrine unaided by visual means. Representations aided the faithful in understanding the new religion and at the same time illustrated it.

The authorities consequently authorised the painting of sicons showing religious scenes — the Nativity. Christ, the

Virgin, the Apostles, the lives of Saints, and so on. There was no question of sanctifying or adoring these icons or of lying prostrate before them, as certain of the faithful did, actions which provoked intense dissensions, and even civil war.

Quoting Al-Makrizi, the famous Arab historian of the 14th. century, Butler states that it was the Patriarch Cyril 1, the 24th. pape, who in 420 hung icons in the churches of Alexandria, first in the seat of the Patriarchate and then in all the other churches of Egypt.

#### Transformation of pagan temples into churches:

Once the passion for destroying pagan monuments subsided, the Copts began to transform the majority of the temples into churches and to cover their walls with layers of plaster on which they drew Christian scenes in colour. They also carved, on some upper lintels of these churches, crosses flanked by decorative garlands. In the Narration of Anba Theophilus, the 23rd. Patriarch, in the year 412, it is reported that he had transformed many temples into churches, in particular, the Serapeum of Alexandria became a church dedicated to the Archangel Michael. The Emperor Theodosius helped him in this. Similar transformations are evident in the temples of Luxor, Karnak, Deir el-Bahary, Medinet Habu, Edfu, Dendera, Kom Ombo and in the temple of King Ramses II at Wadi es-Sebu'a in Nubia.

#### The Christian idea of icons:

Christianity at first forbade the erection of statues such as

#### THE COPTIC ICONS

The Coptic Museum in Old Cairo (on the site of the most ancient churches existing in the world — the Copts are the Christians of the Nile Valley) has a section of icons of particular attraction to the curious tourist.

Derived from a Greek or Coptic word, icon signifies a religious image. The icon groups figures of Christ and the Virgin, the Apostles, the martyrs, the saints and in-general, religious subjects taken from the Bible, the Old & the New Testaments and the history of the Church.

Painting had been known since the dawn of history. With the Ancient Egyptians this art reached the height of refined perfection. Panting and carving continued under the Greeks and Romans, and many beautifully coloured pictures and carving belonging to these two periods survive, whether in mesaics or painted as frescoes and representing stories and mythological subjects (in the tomb of the priest Pet. Osiris at Juna el-Gebel near Mallawi in Middle Egypt, for example). Painting went on into the Coptic or Christian era, but with different ideas due to the changes in belief. Nevertheless, they continued to use images and symbols inherited from their forefathers, at the same time that they drew their characteristic religious figures. The continuity is clear.