مؤسسة القديس أنطونيوس مركز دراسات الآباء



نصوص آبائیة ۔ ٣٦ ۔

# الائسرار

للقديس أمبروسيوس مع سيرة حياته

طبعة ثانية ديسمبر١٩٩٦م

هؤسسة القديس أنطونيوس هركز دراسات الآباء نصوص آبائية - ٣٦ -

# الأسسرار للقديس أمبروسيوس مع سيرة حياته

and the second of the second of the second

omerica de la compresa de la compre La compresa de la compresa del compresa de la compresa de la compresa del compresa de la compresa del la compresa de la compresa del compresa del la compresa del la compresa del la compresa de la compresa de la compresa del la

ترجمة وإعداد بيت التكريس لفدمة الكرازة الطبعة الثانية ـ ديسمبر١٩٩٦م

en general de la companya de la com La companya de la co

## القديس أمبروسيوس في الأسرار

"On The Mysteries " by st. Ambrose تُرجِم هذا الكتاب عن مجلد رقم ١٠ من مجموعة Nicene and Post - Nicene Fathers vol. 10

: الأسرار للقديس أمبزوسيوس مع سيرة حياته

اسم الكتاب اسم المترجم

: بيت التكريس لخدمة الكرازة

اسم الناشر

الطبعة : الطبعة الأولى نشرها بيت التكريس لخدمة الكرازة سنة ١٩٧٣م

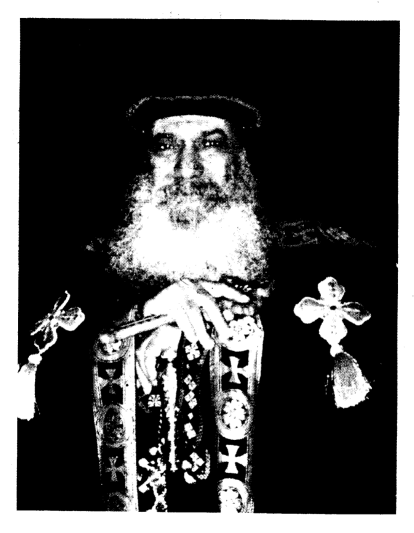
: الطبعة الثانية ١٩٩٦ م

اسم المطبعة : دار يوسف كمال للطباعة ٢ ش المدارس حدائق القبة - القاهرة

ت : ١٠٧٢٠٨٤ ـ ٨٧٥٣٢٨٤

رقم الإيداع : ١٩٩٦ / ١٩٩٦

الترقيم الدولى : 4 - 049 - 252 - 977



قداسة البابا شنودة الثالث بابا الأسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية

## للمتويات

| <u>.</u> | الصبة |   |
|----------|-------|---|
|          | ***** | · |

0

1.

~4

مقدمة : الأسرار وحياتنا فى المسيح ترجمة كتاب الأسرار للقديس أمبروسيوس حياة القديس أمبروسيوس أسقف ميلانو

# مقدمة الأسرار وحياتنا في المسيح

الخطايا فتقبلوا عطية الروح القدس (أع ٣٨:٢). هذا الخواب الشافى الذي أجاب به القديس بطرس الرسول على تساؤل القلوب التى نخستها كلمات الكرازة الرسولية في يوم الخمسين داعية إياها الى الخلاص. وإننا لنجد في هذه الكلمات القليلة مثلاً واضحًا لحقيقة كثيرًا ما تغيب عن أذهان الكثيرين، هذه الحقيقة هي أن الحديث عن الرب يسوع المسيح ودعوة الناس إلى التوبة والإيمان باسمه مرتبط كل الارتباط بالمعمودية وغيرها من الأسرار. نقد أوضح لنا سفر الأعمال، المنهج الرسولي الذي به يستطيع الإنسان أن يتمتع ببركات الخلاص الذي صنعه الرب يسوع مرة على الصليب، إذ يشهد روح الله على لسان بطرس الرسول أنه لكي يحصل الإنسان على الخلاص لابد أن يتوب ويعتمد على اسم يسوع المسيح. هذا هو بداية الطريق المؤدي إلى الحياة الأبدية.

ويشهد الروح القدس على لسان الرسول بولس أن كل من " يعتمد بالمسيح فإته يلبس المسيح " (غلا٢٧:٣) . وبالمعمودية ندفن مع المسيح ونقوم معه فنصير متحدين معه بشبه موته وقيامته (رو٢:٤٠٥) ، "مدفونين معه في المعمودية التي فيها أقمتم أيضًا معه بإيمان عمل الله الذي أقامه من الأموات ، وإذ كنتم أمواتًا بالخطايا وغلف جسدكم أحياكم معه مسامحًا لكم بجميع الخطايا " (كو٢:١٢:١) .

واضح إذن من هذه الشهادات أن المعمودية ليست مجرد ممارسة خارجية بل إنها ترتبط بصميم حياتنا في المسيح ، إذ فيها نتحد بشخص المسيح في موته وقيامته ، وبها ندخل في علاقة جديدة مع الله إذ نصير أولادًا له لا باستحقاق منا بل بسبب لبسنا للمسيح ابن الله الوحيد واتحادنا به بالروح . هذا هو غنى نعمة الله الفائق الوصف وإحسانه ولطفه علينا في المسيح يسوع بمقتضى رحمته التي خلصنا بها بحميم الميلاد الثاني وتجديد الروح القدس (تي٣٠٥٠٣).

إذن فبعمل الروح القدس في المعمودية نلبس المسيح ونتحد به في موته وقيامته .

وباختصار فإننا بالمعمودية نبتدئ في الدخول في حالة اتحاد بالمسيح واندماج فيه وشركة حية معه في الروح ، ثم بعد أن يعدنا الروح ويطهرنا بالمعمودية ويجعلنا أبناء لله فإنه يأتي ويسكن في قلوبنا ، إذ أننا بعد أن نعتمد نُمسح بالروح القدس " ... فتقبلوا عطية الروح القدس " ( أع٢:٨٣). "ثم بما أنكم أبناء أرسل الله روح ابنه إلى قلوبكم صارخًا ياأبًا الآب " (غلاء:٦) ، " لأن الذي يثبتنا معكم في المسيح وقد مسحنا هو الله . الذي ختمنا أيضًا وأعطى عربون الروح في قلوبنا " ( ٢كو ٢٢،٢١)) .

هذا الاندماج وهذه الشركة مع المسيح تتم بالدفن في مياه المعمودية ولكنها أيضًا تستلزم توفر رغبة الإنسان وإرادته ، وهذا ما يعبر عنه بالنسبة للمُعمد بالإيمان والتوبة " من آمن واعتمد خلص " ، " توبوا وليعتمد كل واحد منكم " (مر ١٦:١٦ ، أع٢:٢٢ ) .

ففى حالة الذين يعتمدون كبارًا لابد من توفر الإيمان الحى بالمسيح واستعداد التوبة كشرط سابق للمعمودية حتى أن القديس كيرلس

الأورشليمى يحذر الموعوظين ( الذين كانوا على أهبة قبول المعمودية ) قائلاً: " إن ظللت فى سوء استعدادك فالذى يكلمك ليس مسئولاً ، ولكن لاتنتظر قبول النعمة ، لأنك سنتزل فى الماء ولكن الروح سوف لايقبلك . فإذا كان أحد مجروحًا فليضمد جروحه وإذا كان أحد ساقطًا فليقم " (١) .

أما في حالة الذين يعتمدون أطفالاً (المولودين من أبوين مسيحيين)، فإن الأشبين ( الوصى ) يتولى مؤقتًا نيابة عن الطفل جحد الشيطان والاعتراف بإيمان المسيح والتعهد بالحياة في محبته وطاعته ، على أساس أنه عندما يكبر الطفل المُعمد يجب أن يعرف بواسطة اشبينه بما جرى نيابة عنه في طفولته أي يجب أن يكون للإنسان بإرادته وحريته حالة الإيمان والسير وراء المسيح إن أراد أن يكون له نصيب وشركة مع المسيح هنا في غربة هذا الدهر وفي دهر الحياة الأبدية . أو بمعنى آخر لابد أن يستمر لابساً للمسيح بإرافته " البسوا الرب يسوع المسيح " (رو ١٤:١٤) . هذا مايحتاجه كل من اعتمد طفلاً لكي يتمتع الأن بالتجديد الذي سبق أن ناله بعمل الروح القدس في المعمودية .

فعلى كل مسيحى أن يراجع نفسه الآن هل هو في شركة مع المسيح أم أن أنه منفصل ومبتعد عنه بقلبه وروحه ، لأن ابتعادنا عنه وسلوكنا بحسب الجسد وبحسب العالم يعنى أننا نجهل أونتجاهل عهد معموديتنا ، ولكن إن رجعنا إليه بقلب صادق في يقين الإيمان وعزم التوبة فإنه يعيدنا من جديد إلى حالة الشركة معه والتمتع بمحبته أي يجعلنا نلبسه من جديد ، لأنه مشغول بنا ومشتاق إلينا حتى إن كنا قد بددنا كنوز الروح في كورة الخطية العبدة .

<sup>(</sup>١) كيراس الأورشليمي ـ تعاليم للموعوظين ـ المقدمة ـ فقرة ٤

هذا هو ماجعل الكنيسة تنظر إلى سر التوبة كمعمودية ثانية ، إذ بالتوبة يستعيد الإنسان قوة تجديد المعمودية التى فقدها بالبعد عن المسيح والسلوك في الخطية وشهوات العالم .

لذلك فبعد النوبة الصادقة يرجع الإسان إلى حالة التمتع بسكنى الروح القدس فيه (الذي سبق أن ناله في سر المسحة ) ـ والتي حُرم منها طوال فترة تغربه عن المسيح ـ فيشتعل فيه النور الإلهي من جديد ويُشرق في إنسانه الباطن . لكن الحياة الجديدة في المسيح التي ننالها كبذرة حية في المعمودية والتي نستعيدها بالتوبة لاتتوقف عن النمو ، لذلك يلزم للإنسان السائر في طريق الملكوت أن يثبت في المسيح ويستمر البسا إياه كل الحياة . لابد للمُعمد أن يطلب ما فوق ويهتم بما فوق " إن كنتم قد قمتم مع المسيح فاطلبوا مافوق ، حيث المسيح جالس .. اهتموا بما فوق لابما على الأرض لأتكم قد متم .. " (كو٣:٢،١:٣) . هذه هي الشهادة الصحيحة على إخلاصه لعهد معموديته . لابد أن يهتم بما فوق وأن يموت إراديًا عن محبة العالم . يجب أن يضع المسيح أمامه كهدفه وغايته دائمًا ويسلك على هذا الأساس تابعًا سيده ومخلصه حاملًا الصليب كل يوم . إن معموديتنا معناها إننا صرنا من فوق ، من السماء لامن هذا العالم ، فلنربط قلوبنا بمحبة وإخلاص شديد للمسيح ونسلك في الطريق المضمون الذي به نحيا إلى الأبد معه . وهو قد رتب لنا مايلزمنا في الطريق إذ اعطانا غذاء وقوة لحياتنا الجديدة في كلمة الإنجيل وفي جسده ودمه الذي سلمه للكنيسة لنتحد به فنحيا بحياته الإلهية . واعطانا وصية السهر والصلاة في كل حين ، والوصية الجديدة " أن نحب بعضنا بعضًا كما أحبنا" كل هذه اعطاها لنا لنتسلح ونتقوى بها في الطريق ونحيا بقوته ، وروحه القدوس الساكن فينا مستعد دائمًا للعمل فينا ومعنا لنتقوى حسب شدة قوته .

بهذه الوسائل والمجارى التى تتدفق منها نعمة الروج القدس ، والتى فيها يعطينا الرب ذاته بصورة متجددة لنلبسه ونتحد به أكثر فأكثر تكون لنا القدرة على الجهاد فى طريق الرب حتى الدم ، مادام الهدف أمام قلوبنا لايتغير . هذه هى العلاقة بين الأسرار وبين جهادنا الروحى . إننا لاتجاهد بقونتا ، نحن لسنا وحدنا فى الطريق ، إن روح الرب فينا ومعنا " يمكث معكم ويكون فيكم " (يو ١٩٠١٦:١٤) .

الروح القدس المنبثق من الآب والمُرسل للكنيسة بالمسيح يوم الخمسين والعامل إلى الآن في المؤمنين الحقيقيين هو يعطينا أن نتذوق منذ الآن بعين الإيمان قوة الدهر الآتي ، فبنعمة الملكوت الآتي نستطيع ونحن أمام مائدة الرب أن نرى في الخبز المكسور جسد المسيح الحي ، الذبيحة التي تُحيى الكل ، الحمل القائم في وسط عرش الله كما رآه يوحنا في الرؤيا ، وبنعمة الملكوت الآتي نستطيع أن نشعر بأن في الكأس المقدسة ، الدم النابع من جنب المخلص ، والذي به دخل إلى الأقداس السماوية فوجد لنافداءًا أبديًا عديًا ومشروبًا عاديًا . وبعمل الروح فينا الذي يغيرنا ويحولنا إلى طبيعة المحبة ـ نستطيع أن نرى في إخوتنا وجه المسيح حيث لا المسيح ـ طبيعة المحبة ـ نستطيع أن نرى في إخوتنا وجه المسيح حيث لا ترى عين الجسد سوى وجه اللحم من أجل اللذة أو الغضب .

هذا يمكن أن نتمتع به لأننا بقيامة المسيح التى نشترك فيها بالمعمودية نشهد عجائب الروح الذى يُغير العالم من

الداخل ، الروح الذي لايعرفه العالم ولكن يعرفه جميع الذين حياتهم مستترة مع المسيح في الله (كو٣:٣) .

بقوة هذا الروح الإلهي نحن نجاهد ونسير في الطريق فنزداد اتحادًا بالمسيح كلما سرنا معه ، واضعين أمام قلوبنا يوم مجيئه المجيد السعيد على السحاب ليأخذنا معه ، كغاية ورجاء نتطلع إليه باشتياق وحنين وثقة ، وكلما أكلنا جسده وشربنا دمه باستعداد فإننا تتذكر العهد الذي أقامه بيننا وبينه بدم صليبه مجددين التعهد في كل مرة أن نثبت في محبسه ، مُخيرين بموته معترفين بقيامته، ونذكره إلى أن يجيئ (اكو ٢٦:١)القداس الإلهي). أما اخوتنا الذبن بشتركون معنا في الإيمان بربنا يسوع المسيح ولكنهم لايشتركون معنا في الإيمان بفاعلية الروح القدس في الأسرار فنحن يؤلمنا أن يحرمُوا أنفسهم من هذه الكنوز الإلهية ، ولكننا الاندرى أن علاج الأمر يكون بالدخول في مناقشات جدلية معهم لأن المسألة ليست نظريات ويراهين عقلية بل مسألة رؤية وإيمان ، فإن الإيمان نفسه هو برهان الأمور التي لأترى (عب١١١١) . ولكن إن كان أحد يبحث عن الحق بإخلاص وتهمه الحقيقة في ذاتها ، ومع هذا لم يكتشف بعد حقيقة الأسرار كما استلمتها الكنيسة منذ العصر الرسولي ، مثل هذا نقول له بلسان أسقف أوخريدا (اليوغسلافي) في حديثه الذي وجهه إلى البروتستانت في مؤتمر نوزان عن أسرار الكنيسة " من شاء أن يسأل فليسأل الله بالصوم والصلاة والدموع، فيكشف له الحقيقة التي كشفها دائمًا للقديسين ... فكل ما قلناه عن الأسرار المسيحية العظمى ليس هو رأينا (فلو كان رأينا فلا قيمة له ) بل هو اختبار الرسل في الأزمنة القديمة والقديسين على مر العصور حتى أيامنا الحاضرة ، لأن كنيسة الله لاتحيا بالظن ولا بالرأى ،

بل بخبرة القديسين كما فى البداية هكذا حتى أيامنا هذه . فقد يكون رأى أذكياء البشر غاية فى الحذق وخاطئًا فى الوقت ذاته بينما خبرة القديسين صحيحة دائمًا لأتها الله ذاته الصادق بالنسبة إلى ذاته فى قديسيه " (٢) .

ومقالة القديس أمبروسيوس عن الأسرار التي نقدمها في هذا الكتاب هي مثل لخبرة القديسين عن الأسرار وهي تتمشى مع نفس الطريقة الرسولية التي لاتفصل بين الأسرار وبين الحياة في المسيح ، إذ أنه يقدم فيها تعليما لبنيان الموعوظين والمعتمدين حديثًا ، فقد كان آباء الكنيسة مكملين لعمل الرسل في بنيان نفوس المؤمنين بكلمة التعليم بقوة الروح العامل فيهم .

وهذا التعليم قدمه القديس أمبروسيوس لشعبه خلال فنرة الصوم الأربعيني المقدس كتهيئة لمعمودية الموعوظين التي كانت نتم عادة في نهاية الصوم المقدس حتى يتمكن المعمدون من الاشتراك مع الكنيسة في نور وفرح قيامة المسيح.

نرجو أن نعتبر أنفسنا مع هؤلاء المستمعين . ونعيش بصورة حية متجددة في قوة المعمودية حتى كما أقيم المسيح من الأموات بمجد الآب هكذا نسلك نحن أيضًا في جدة الحياة .

طوان ١٩٧٣م بيت التكريس لخدمة الكرازة

<sup>(</sup>٧) هذا جزء من الحديث الذى وجهه الأسقف نيقولاوس فليمروفتش متروبوليت أوخريدا الى المندوبين البروتسانت فى مؤتمر لموزان سنة ١٩٢٧ باعتباره أحد المندوبين الأرثونكس .

## مقدمة الطبعة الثانية

صدرت الطبعة الأولى لهذا الكتاب " الأسرار للقديس أمبروسيوس مع ترجمة لسيرة حياته " في سنة ١٩٧٣ م نشرها بيت التكريس لخدمة الكرازة . والآن تقوم مؤسسة القديس أنطونيوس بنشر هذه الطبعة الثانية كما هي . و لإلهنا الثالوث القدوس المحبة كل مجد وسجود الآن وإلى الأبد آمين .

مركز دراسات الآباءِ عنه دكتور نصحى عبد الشهيد ۲۹ بابة ۱۷۱۳ ش ۸ نوفمبر ۱۹۹۲ م الموافق تذكار شهادة القديس ديمتريوس من تسالونيكي



# القديس أمبروسيوس في الأسرار الفصيل الأول

## • (۱) مقدمة

نتكلم يوميًا في مواضيع تتعلق بالسلوك الخُلقي ، عندما كانت كنا تُقرأ أعمال الآباء البطاركة ، أو وصايا سفر الأمثال حتى إذا ما تعلمتم وتثقفتم بها تتمون في عادة سلوككم في طرق الأقدمين والسير في دروبهم ، وتطيعون الوصايا الإلهية ، حتى إذ قد تجددتم بالمعمودية فإنكم تتمسكون بطريقة الحياة اللائقة بالذين اغتسلوا .

وينبهنا الوقت الحاضر أن نتكلم عن الأسرار ، وأن نوضح المعنى الذى تحمله هذه الأسرار ، تلك التى لو كنا قد استحسنا أن نعلمها قبل المعمودية لأولئك الذين لم يكونوا قد نالوها بعد ، لكنا نعتبر مسيئين للأسرار أكثر من كوننا مصورين لها . وحينئذ يكون هناك تعليل آخر ، وهو أن نور الأسرار نفسه سيشع بتأثير أقوى على أولئك الذين يتوقعون عدم إدراكها مما لو كان هناك شرح سابق .

افتحوا إذن آذانكم واستنشقوا الرائحة الذكية للحياة الأبدية التى نُفخت فيكم بواسطة نعمة الأسرار التى أظهرناها لكم عندما كنا نحتفل بسر الانفتاح (٢) . وقلنا : " أفثا أى انفتح " (مر ٣٤:٧) ، حتى أن من جاء باحثا عن السلام ينبغى أن يعرف عن ماذا سئل وأن يتذكر بماذا أجاب .

<sup>(</sup>١) هذه العناوين ليست في الأصل وقد وضبعت للتوضيح .

<sup>(</sup>٢) هذا الانفتاح كان عملاً رمزيًا كما هو موضح في الفصل التالي ، والمعروف أنه بل أصبعه باللعاب ولمس أذن الموعوظ قائلاً " أفثاً "

استخدم المسيح هذا السريق الإنجيل كما نقراً عندما شقى الأصم الأبكم ولكنه لمس الفم لأن ذاك الذى شُفى كان أبكمًا وكان رجلاً. فمن جهة النقطة الأولى أنه يفتح فمه برنين الصوت الموجه نحوه ، ومن جهة ملاحظة النقطة الأخرى أن هذه اللمسة كانت تناسب أن توجه لرجل ولكنها لم تكن لتناسب إمرأة .



## الفصل الثاني

## واجب المعتمد في ممارسته للسر :

ذلك فتح لكم قدس الأقداس ودخلتم في قدس التجديد ، فتذكروا ما سئلتم عنه وبماذا أجبتم . لقد جحدتم الشيطان وأعماله ، والعالم بكل تتعماته وملذاته ، ولقد حفظ ما نطقتم به لاقى قبور الأموات بل في سفر الحياة .

لقد رأيتم حينئذ الشماس، ورأيتم الكاهن، ورأيتم رئيس الكهنة [أى الأسقف] فلا تهتموا بالمظاهر الجسدية بل بنعمة الأسرار، لقد تكلمتم فى حضرة الملائكة كما هو مكتوب: "لأن شفتى الكاهن تحفظان معرفة ومن فمه يطلبون الشريعة لأنه رسول (ملاك) رب الجنود" (ملاك:٧). فليس هناك مجال للخداع أو الإنكار، أنه ملاك يعلن ملكوت المسيح والحياة الأبدية. فيجب أن يكرم منكم ليس باعتبار مظهره بل لأجل عمله هذا، فقدروا ما سلمكم إياه، وتفكروا في منهج الحياة الذي أعطاه لكم، واعتبروا وظيفته.

لقد دخلتم إذن لكى تميزوا عدوكم الذى كان عليكم أن تجحدوه كأنكم فى مواجهته ، ثم اتجهتم إلى الشرق ، لأن من يجحد الشيطان يتحول إلى المسيح وينظره مواجهة .

## الفصيل الثالث

## حضور الرب في المعمودية :

ماذا رأيتم ؟ ماء بالتأكيد ، ولكنه ليس ماء فقط ، لقد رأيتم الشمامسة يخدمون هناك والأسقف يسأل أسئلة ويقدّس ، وأول كل شئ فإن الرسول قد علمكم أن لاتهتموا بالأشياء " التى تُـرى بل التى لاتُرى ، لأن التى تُرى وقتية وأما التى لاتُرى فأبدية " (٢كو٤:١٨) ، لأنكم تقرأون في مكان آخر: " لأن أموره غير المنظورة تُرى منذ خلق العالم مدركة بالمصنوعات قدرته السرمدية ولاهوته " (رو١:٠٠) ، لذلك يقول أيضًا الـرب نفسه : "إن كنتم لاتؤمنون بى فآمنوا على الأقل بالأعمال " (يـو١:١٨٠) . آمنوا إذًا أن حضور اللاهوت هو هناك ، هل تؤمنون بالعمل ولاتؤمنون بالحضرة ؟ فمن أين يبدا العمل مالم تسبقه الحضرة ؟

## عمل الروم في القديم :

فتأملوا في قدم الإشارة إلى هذا السرحتى في بدء العالم نفسه ، ففي البدء عندما صنع الله السموات والأرض "كان الروح يرف على وجه المياه" (تك ٢:١) ، فذاك الذي كان يرف على المياه ألم يكن يعمل في المياه؟ بل لماذا أقول "يعمل" ؟ فقد كان يرف باعتباره حاضرًا ، ألم يكن يعمل ذاك الذي كان يرف ؟ تذكروا أنه كان يعمل في صنع العالم إذ قال النبي : " بكلمة الرب صنعت السموات وبروح فيه كل قواتها " (مـز٣٣:٢) وكل من هذين النصين يعتمد على شهادة نبي ، فموسى يقول أنه كان يرف وداود يشهد أنه كان يعمل .

خذوا شهادة أخرى . كل بشر فسد بآثامه ، يقول الله : " لايبقى روحــى بين الناس لأتهم بشر " (تك٣٠٦) ، حيث يوضح الله أن نعمة الروح تتبــاعد

بسبب الدنس الجسدى ونجاسة الخطية الشنيعة ، التى بسببها أرسل الله الطوفان رغبة منه فى استكمال ما كان ناقصنا وأمر نوحًا البار أن يدخل الفلك . وإذ انتهى الطوفان أرسل نوح أولاً غرابًا فلم يعد ، ثم أرسل حمامة عادت بغصن زيتون . إنكم ترون الماء وترون الخشب (خشب الفلك) وترون الحمامة فهل تقفون حيارى أمام السر ؟

الماء هو الذي يغمر فيه الجسد حتى تغسل فيه كل خطية عليه جسدية ، ويدفن فيه كل شر ، والخشب هو الذي علق عليه الرب يسوع عندما تألم من أجلنا ، والحمامة هي التي على هيئتها نزل الروح القدس ـ كما قرأتم في العهد الجديد ـ ذاك الذي يهبكم سلام النفس وهدوء الفكر ، والغراب هو رمز الخطية التي تذهب ولاترجع إذا حفظ فيكم البر في الداخل وفي الخارج .

وهناك أيضًا شهادة ثالثة ، إذ يعلمنا الرسول: " لأن آباءنا جميعهم كانوا تحت السحابة ، وجميعهم اجتازوا في البحر ، وجميعهم اعتمدوا لموسى في السحابة وفي البحر " (١٥و ٢،١١٠) بل يقول موسى نفسه في تسبحته: " أرسلت روحك فغطاهم البحر " (خر١٠١٠) . إنكم تلاحظون أن المعمودية المقدسة سبق الرمز إليها حينئذ في ذلك الخروج الذي للعبرانيين ، إذ عندما قتل المصرى هرب العبراني ، لأنه ما الذي نتعلمه يوميًا أيضًا في هذا السر إلا أن الأثم قد أبتلع ، والخطية أبطلت ، أما الفضيلة والطهارة فتبقيان بلا ضرر ؟!

إنكم تسمعون أن آباءنا كانوا تحت السحابة وأنها سحابة لطيفة تلك التى أطفأت حرارة الشهوات الجسدية . هذه السحابة اللطيفة تظلل أولئك الذين يزروهم الروح القدس . وأخيرًا حلت على العذراء وقوة العلى ظللتها

(لو ٢٥:١) عندما حملت الفداء لجنس البشر ، وتلك الأعجوبة كانت قد صنعت في رمز بواسطة موسى ، فإذا كان الروح حينذاك في الرمز ، أفلا يكون حاضرًا في الحقيقة نفسها إذ يقول لنا الكتاب : " لأن الناموس بموسى أعطى أم النعمة والحق فبيسوع المسيح صارا " (يو ١٧:١) .

كانت مارة عين ماء شديدة المرارة ، فلما طرح فيها موسى الشجرة أصبحت مياهها عذبة . لأن الماء بدون الكرازة بصليب الرب لافائدة منه للخلاص العتيد ولكن بعد أن تكرس بسر صليب الخلاص يصبح مناسبًا لاستعماله في الجرن الروحى ، وكأس الخلاص ، إذ أنه كما ألقى موسى للنبي ـ الخشب في تلك العين هكذا أيضًا الكاهن ينطق على جرن المعمودية بشهادة صليب الرب فيصبح الماء عذبًا ( من جهة نفعه الروحى ) بسبب عمل النعمة ...

إذن فلا ينبغى أن تتقوا كلية فى عيونكم الجسدية ، فغير المنظور يرى فى الحقيقة أكثر من المنظور ، لأن ما يُرى هو زمنى ، أما الذى لايُرى فأبدى ذاك الذى لايدرك بالعين بل بالقلب والروح .

أخيرًا فلتتعلموا دروسًا من الملوك ، فنعمان كان سريانى الجنس ، وقاسى من مرض البرص ولم يستطع أن يتطهر بأى وسيلة ولكن فتاة من الأسرى قالت له يوجد نبى فى إسرائيل يستطيع أن يطهره من البرص ، فأخذ معه ذهبًا وفضة وجاء إلى ملك إسرائيل ، ولما سمع ذلك الملك بسبب مجيئ نعمان مزق ثيابه قائلاً إن هذه فرصة يدبرها ملك آرام ضده حيث أن ما طلب منه ليس فى متناول يد الملوك . ولكن إليشع أرسل كلمة إلى الملك لكى يرسل السريانى إليه حتى يعرف أن هناك إله فى إسرائيل . وعندما جاء ، أمره أن يغطس سبع مرات فى نهر الأردن . فبدأ يفكر فى

نفسه أن هناك فى وطنه مياه أفضل وكثيرًا ما استحم فيها ولم يطهر من برصه ، ولذلك لم يطع وصية النبى ، ولكن بنصيحة والحاح خدامه رضخ وغطس ( فى الأردن ) ، وإذ طهر حالاً فهم أن الإنسان يطهر ليس بالمياه بل بالنعمة .

فافهموا الآن من تلك الفتاة الصغيرة بين الأسرى .. إنها الجماعة التى جُمعت من الأمم ، إنها كنيسة الله التى كانت مستعبدة قديمًا فى أسر الخطية عندما لم تكن لها حرية النعمة ، التى بواسطة تدبيرها سمع الناس الأغبياء من الأمم كلمة النبوة التى كانوا يشكون فيها قبلاً ، ولكن بعدما آمنوا أنها ينبغى أن تُطاع ، اغتسلوا من كل دنس للخطية .

إن نعمان شك قبل أن يبرأ ، أما أنتم فقد برأتم فلاينبغي إذن أن تشكُّوا ...!



# الفصل الرابع

## عمل الروح في الماء :

إن السبب الذى من أجله أخبرتم قبل ذلك أن لانتقوا فقط بما رأيتم ، هو حتى لاتقولوا ربما يكون هذا هو ذلك السر العظيم : " الذى لم تره عين ولم تسمع به أذن ولم يخطر على قلب بشر " (١كو ٩:٢) . إننسى أرى ماء تعودت أن أراها كل يوم ، فهل لهذا الماء أن يطهرنى الآن وهو الذى كثيرًا ما اغتسلت به دون أن يطهرنى ؟ بهذا ينبغى أن تتذكروا أن الماء لايطهر بدون الروح .

لذلك فإننا نقرا أن الشهود في المعمودية: الماء والدم والروح هم واحد (ايوه:۷) ، لأنك إذا انتزعت واحدًا منها لما وُجد سر المعمودية . لأنه ما هو الماء بدون صليب المسيح ؟ عنصر عادى بدون أي فعل سرى ، كما أنه لايوجد سر التجديد بدون ماء ، " لأنه إن كان أحد لايولد من الماء والروح لايقدر أن يدخل ملكوت الله " (يو٣:٥) . والآن حتى الموعوظ يؤمن بصليب الرب يسوع الذي به قد خُتم هو أيضًا ، ولكنه إن لم يعتمد باسم الآب والابن والروح القدس فلا يمكن أن ينال غفران الخطايا ولاأن يحصل على هبة النعمة الروحية .

فإن ذلك السرياني غطس نفسه سبع مرات ( ٢مل٥:١٥) ولحفا تحت الناموس ، وأما أنتم فقد اعتمدتم باسم الثالوث . تذكروا ما فعلتم ، فإنكم اعترفتم ، واعترفتم بالابن ، واعترفتم بالروح القدس . لاحظوا جيدًا النظام في هذا الإيمان : لقد متم عن العالم وقمتم ثانية لله ، وإذ دُفنتم بالنسبة للعالم في ذلك العنصر (الماء) ، ومتم عن

الخطية فقد قمتم ثانية للحياة الأبدية ، فأمنوا إذًا أن هذه المياه ليست خالية من القوة .

لذلك كُتب: "أن ملاكًا كان ينزل أحيانًا في البركة ويحرك الماء ، فمن نزل أولاً بعد تحريك الماء كان يبرأ من أي مرض اعتراه " (يوه:٤) . هذه البركة كانت في أورشليم حيث كان يبرأ فيها واحد كل عام ، ولكن لم يكن أحد يبرأ قبل أن ينزل الملاك . بسبب أولئك الذين لايؤمنون كان الماء يتحرك كعلامة تدل على أن الملاك قد نزل . كانت عندهم علامة وأنتم عندكم إيمان ، لأولئك نزل ملاك ولكم أرسل الروح القدس ، لأجل أولئك تحركت المخلوقات المسيح نفسه يعمل ...

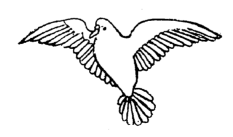
حينذاك شفى إنسان واحد والآن أصبح الكل معافى ، أو بأكثر تدقيق المسيحيون فقط ، لأن الماء عند البعض قد يكون خادعًا (أنظر إر١٨:٥)، فمعمودية غير المؤمنين لاتشفى بل تنجس . فاليهودى يغسل الأوانى والكئوس وكأن الأشياء غير العاقلة لها إمكانية الإثم أو النعمة ، ولكن هل تغسلون أنتم تلك الكأس الحية التى لكم ، حتى تشع فيها أعمالكم الصالحة ويسطع فيها مجد نعمتكم . لأن تلك البركة كانت مثالاً حتى تؤمنوا أن قوة الله تحل على هذا الجرن (المعمودية) ...!

## ليس لي إنسان :

وأخيرًا كان ذلك المفلوج ينتظر إنسانًا ، وأى إنسان سوى الرب يسوع الذى وُلد من العذراء ، الذى بمجيئه له يعد ذلك الظل الذى يشفى الناس واحدًا فواحدًا بل الحق الذى يشفى الجميع ، هذا الذى كان نزوله منتظرًا إذ ذاك ، والذى قال عنه الآب ليوحنا المعمدان : " الذى ترى الروح ناز لا ومستقرًا عليه فهذا هو الذى يُعمد بالروح القدس " (يو ١ :٣٣) . ويوحنا شهد له

وقال: "رأيت الروح نازلاً من السماء مثل حمامة ومستقراً عليه " (يو ٣٢:١) . ولماذا أرسل الروح مثل حمامة إلاّ لكى تروا ولكى تعرفوا أن تلك الحمامة التى أطلقها نوح من الفلك كانت مثالاً لهذه الحمامة فتتعرفوا على علامة السر ؟

فربما تعترضون بالقول: أن الحمامة التي أطلقت كانت حقيقة وأن الروح نزل مثل حمامة ، فكيف نقول إن الرمز كان هناك والحقيقة هنا حيث إنه مكتوب في اليونانية أن الروح نزل مثل حمامة ؟ ولكم هل يوجد ما يُعتبر حقيقيًا مثل اللاهوت الذي يمكث إلى الأبد ؟ فلا يمكن أن يكون المخلوق هو الحقيقة وإنما هو مثال فقط لأنه سهل الفناء والتغير . وهكذا أيضًا بساطة أولئك المُعمدين ينبغي أن تكون لا في المظهر بل في الحقيقة ، فإن الرب يقول : "كونوا حكماء كالحيات وبسطاء كالحمام " (مت ١٦:١٠)، لهذا فهو قد نزل مثل حمامة حتى ينصحنا أن تكون لدينا بساطة الحمام ، بل إننا نقرأ عن المثال أنه يحمل الحقيقة فيما يخص المسيح : " ووجد في الهيئة كإنسان " (في ٢٠:٨) ، وفيما يخص الله الآب " ولارأيتم هيئته " (يو ٥:٣٧) .



## الفحيل الخامس

## أمنوا بعمل الله الضي :

هل هناك إذًا أي ثغرة للشك عندما ينادي الآب من السماء \_ بحسب رواية الإنجيل ـ ويقول: " هذا هو ابني الحبيب الذي به سررت " (مت١٧:٣٠١) ، وعندما يتكلم الابن أيضاً ذاك الذي أظهر الروح القدس ذاته عليه مثل حمامة ؟ وعندما يتكلم الروح القدس أيضًا الـذي نـزل عليـه علـي هيئة حمامة ، وعندما يتكلم داود أيضًا : " صوت الرب على المياه ، إلـه المجد أرعد ، الرب على المياه الكثيرة " ؟ ( مز ٣:٢٩) . وعندما يشهد الكتاب أنه عندما صلى يربعل نزلت نار من السماء (قض٢١:٦) ، وأيضًا عندما صلى إيليا نزلت نار وقدست الذبيحة ؟ (١مل١٠٨٥) . لاتنظروا إلى استحقاقات الأشخاص بل إلى وظيفة الكهنة ، أو إذا نظرتم إلى الاستحقاقات فاعتبروا الكاهن مثل إيليا . تأملوا في فضائل بطرس أو بولس اللذين سلمانا هذا السر الذي تسلّماه من الرب يسوع . إلى أولئك ( قديمًا ) أرسلت نار منظورة حتى يؤمنوا ، ولكن لأجلنا نحن الذين نؤمن يعمل الرب بطريقة غير منظورة ، لأجلهم حدث ذلك كرمز أو إشارة أما لأجلنا فالتحذير (١) . آمن إذًا أن الرب يسوع يكون حاضرًا عند دعاء الكاهن ، لأنه قال : "حيثما يكون أثنان أو ثلاثة باسمى فهناك أكون أنا أيضنا " (مت١١٥٠) . فيقدر ماتوحد الكنيسة ، وحبثما توجد أسرار الرب بقدر ما يتعطف ويتفضل بالحضور ... ؟

<sup>(</sup>١) يُقصد التحذير من عدم الإيمان .

## الإيمان بالاقانيم بالتساوى:

لقد غطستم إذًا (في الماء) فتذكروا ما أجبتم به على الأسئلة ، (إذ اعترفتم) أنكم تؤمنون بالآب ، وأنكم تؤمنون بالابن ، وأنكم تؤمنون بالابن ، وأنكم تؤمنون بالابن ، وأقنوم عظيم بالروح القدس . لم يكن الاقرار أنكم تؤمنون بأقنوم أعظم وأقنوم عظيم وأقنوم أقل عظمة ، ولكنكم ارتبطتم بنفس التأكيد ، باعلان صوتكم أنكم تؤمنون بالابن بنفس إيمانكم بالآب ، وأنكم تؤمنون بالروح القدس بنفس إيمانكم بالآب ، وأنكم تعترفون أنكم ينبغى أن تؤمنوا بصليب الرب يسوع وحده .



## الفحيل السادس

#### مسحة الروع :

بعد ذلك صعدتم إلى الكاهن ، فتأملوا ماذا حدث بعد ذلك ، أليس هذا ما قال عنه داود : " مثل الطيب على الرأس النازل على اللحية لحية هارون " (مر ٢:١٣٣) ، هذا هو الطيب الذى قال عنه سليمان : " اسمك دهن مهراق لذلك أحبتك العذراى " (نش ٣:١) . كم نفسًا متجددة في هذا اليوم أحبتك أيها الرب يسوع وقالت : " أجذبنا وراءك فنسعى إلى رائحة ثيابك " (نش ٤:١) حتى أنها تتشرب برائحة قيامتك !

تأمل الآن لماذا حدث ذلك ، لأن " الحكيم عيناه في رأسه " (جا ١٤:٢) ، لذلك ينزل الطيب على اللحية أى على جمال الشباب ، ولذلك فنحن \_ لحية هارون أيضنًا ـ نصير جنسًا مختارًا كهنوتًا ثمينًا لأننا جميعًا ممسوحون بنعمة روحية لنشارك في ملكوت الله وفي الكهنوت .

## لماذا غسل الرب إرجل تلاميذه ؟

لقد خرجتم من جرن المعمودية ، فتذكروا تعليم الإنجيل ، لأن ربنا يسوع المسيح غسل أرجل تلاميذه ، وعندما جاء إلى سمعان بطرس ، قال بطرس : " لن تغسل رجلى أبدًا " (يو ٨:١٣) . إنه لم يدرك السر ، ولذلك رفض الخدمة لأنه ظن أن ذلك يجرح اتضاع الخادم ، ليته كان قد تأنى وسمح للرب بأن يقوم بخدمته فأجابه الرب : " إن لم أغسل قدميك فليس لك معى نصيب " ، وإذ يسمع بطرس يجيب : " يارب ليس رجلى فقط بل يدى ورأسى أيضنا " ، أجاب الرب : " إن من اغتسل لايحتاج إلا إلى غسل رجليه بل هو طاهر كله " (يو ١٠٠٩:١٣) .

لقد كان بطرس نقيًا ، ولكنه كان ينبغى أن يغسل رجليه إذ كانت فيه خطية موروثة عن الإنسان الأول عندما قهرته الحية وقادته إلى الخطية ، إذًا فقد غُسلت رجلاه حتى يطهر من الخطايا الوراثية ، فإن خطايانا تُغفر في المعمودية .

فى نفس الوقت أن السر يكمن فى عمل الاتضاع ذاته ، لل المسيح يقول : " إذا كنت وأنا ربكم ومعلمكم قد غسلت أرجلكم ، فينبغى بالحرى أن تغسلوا بعضكم أرجل بعض " . لأنه إذا كان رب الخلاص نفسه قد افتدانا بطاعته . فكم ينبغى علينا نحن خدامه أن نقدم خدمة اتضاعنا وطاعتنا ...!



# الفحيل السابح

### الماابس البيضاء :

بعد ذلك أعطيت لكم ملابس بيضاء كعلامة على أنكم كنتم تخلعون لباس الخطايا وتلبسون لباس الطهارة والبراءة الذى قال عنه النبى: " تتضع على بزوفاك فاطهر ، تغسلنى فأبيض أكثر من الثلج " (مز ٩:٥١) . لأن الذى يعتمد يصير طاهرًا وذلك بحسب الناموس والإنجيل كليهما : حسب الناموس لأن موسى رش دم الحمل بباقة من الزوفا (خر ٢٢:١٢) ، وحسب الإنجيل لأن ثياب المسيح كانت بيضاء كالثلج عندما أظهر مجد قيامته في الإنجيل (١) . إذن فذاك الذى يغفر أثمه يبيض أكثر من الثلج ، لذلك قال الله بواسطة إشعياء : " إن كانت خطاياكم كالقرمز أجعلها بيضاء كالثلج " (إش ١٠٨١) .

فالكنيسة لأتها لبست هذه الثياب في جرن التجديد تقول في نشيد الأنشاد: " أنا سوداء وجميلة يا بنات أورشليم " (نـش ٥:١) . سوداء بسبب ضعف وهزال بشريتها ، وجميلة في سر الإيمان ، وبنات أورشليم إذ ينظرن هذه الثياب يقلن في إعجاب : " من هذه الطالعة الصائرة بيضاء " (نش ٢:٣) . لقد كانت سوداء فكيف أصبحت الأن فجأة بيضاء .

وحتى الملائكة شكوا عندما قام المسيح ، لقد كانت قوات السماء فى حيرة عندما رأت ذلك الجسد صاعدًا إلى السماء ، وحينئذ قالوا : " من هو هذا ملك المجد ؟ " ثم قال البعض : " ارفعوا أيها الرؤساء أبوابكم وارتفعى أيتها الأبواب الدهرية فيدخل ملك المجد " ( مز ٤٠٨٠٢) . وفى

<sup>(</sup>١) حالة التجلى هي حالة مجد القيامة .

إشعياء أيضاً نجد أن قوات السماء شكت وقالت : " من هذا الآتى من أدوم بثياب حمر من بصرة ، هذا البهى بملابسه البيضاء ؟ " ( إش١:٦٣) .

ولكن المسيح إذ ينظر إلى كنيسته التى لأجلها لبس ثيابًا رثة \_ كما تجدون فى سفر زكريا النبى \_ (إذ ينظر إليها) وقد ارتدت الآن ثوبًا أبيض، أى أنه إذ يرى نفسًا نقية مغتسلة فى جرن التجديد يقول: " ها أنت جميلة يا حبيبتى ها أنت جميلة ، عيناك حمامتان " (نش؟:١) ... مثل التى على مثالها نـزل الروح القدس من السماء ، فالعينان جميلتان مثل عين الحمامة لأن الروح القدس نزل من السماء مثل حمامة .

### بين الكنيسة والمسيع :

ويستمر قائلاً: "أسنانك كقطيع الغنم المجزوز، الطالعة من الغسل اللواتي كل واحدة منهن تحمل توائم وليس فيهن عقيم ، شفتاك كخيط من القرمز " (نش؟:٣،٢) . وهذا مديح لايستهان به ، أولاً بالمقارنة اللطيفة بتلك الأغنام المجزوزة ، لأتنا نعرف أن الماعز تأكل في الأماكن المرتفعة بدون مخاطرة ، كما تضمن وجود طعامها في الأماكن الوعرة ، فعندما تكون مجزوزة فإنها تكون حرة من الزوائد . فالكنيسة تشبه قطيعًا مثل هذا بما تحتويه من الفضائل العديدة لتلك النفوس التي تلقي عن كاهلها في المعمودية ، الخطايا التي هي كزوائد (محيطة بالنفس) وتقدم للمسيح الإيمان السرى ونعمة الحياة الصالحة التي تنطق بصليب الرب يسوع .

الكنيسة جميلة فيهم ، لذلك فإن الله الكلمة يقول لها : " كلك جميلة ياحبيبتى ، ليس فيك عيب " (نش ٢:٤) لأن الأثم قد غُسل . " هلمى معى من لبنان ياعروس هلمى معى من لبنان من رأس الإيمان(١) تدخلين

<sup>(</sup>١) هكذا في السبعينية ، في العبرية " أمانة " .

وتعبرين" (نش١٠٤٤هس) ، لأنها برفضها للعالم مرت خلال الأشياء الزمنية وعبرت إلى المسيح ، وأيضاً يقول لها الله الكلمة : " ما أجملك وما أحلك أيتها الحبيبة باللذات ، قامتك هذه شبيهة بالنخلة وثدياك بعناقيد العنب " (نش٢٠٦٠٧س) .

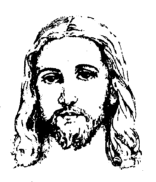
وتجيبه الكنيسة: "من يعطينى إياك ياأخى الراضع ثدى أمى ؟ إن وجدتك خارجًا أقبلك وهم لن يخزوننى ، وأخذك وأدخل بك بيت أمى وخباء من حبلت بى وأنت ستعلمنى " (نش ١٠١٨س) . إنكم ترون كم تشتاق الكنيسة، فرحة بهبات النعمة إلى الوصول إلى أعمق الأسرار وتكريس كل عواطفها للمسيح ، إنها مازالت تبحث ومازالت تستثير حبه وتطلب من بنات أورشليم أن يحركن حبه لها ، وتتمنى أنه بواسطة جمالهن ـ أى جمال النفوس الأمينة تحرك عريسها ليكثر حبه لها .

لذلك فإن الرب يسوع نفسه إذ يناديه مثل هذا الحب الملتهب والجمال البهى والنعمة - إذ ليس هناك الآن ما يدنس المُعمدين - يقول للكنيسة: "اجعلينى كختم على قلبك كختم على ساعدك" (نش ١٠٠٨س) . أى (يريد أن يقول لها) : أنت جميلة ياحبيبتى ، كلك جميلة والاينقصك شئ . اجعلينى كختم على قلبك حتى يشع إيمانك في ملء السر، اجعلى أعمالك أيضنا تضئ وتبين صورة الله الذى خُلقتِ على مثاله ، والاتسمحى الأى اضطهاد أن يقال من حبك الذى التستطيع مياه كثيرة أن تطفئه والسيول أن تغمره .

## ختم الروم القدس:

ثم تذكروا أنكم قبلتم ختم الروح ، روح الحكمة والفهم ، روح المشورة والقوة ، روح المعرفة والتقوى ، وروح الخوف المقدس (إش ٢:١١) ،

وحافظتم على ما قبلتم . الله الآب ختمكم ، المسيح الرب قواكم ، واعطى عربون الروح في قلوبكم (٢كو٥:٥) كما تلقنتم من تعليم الرسول



## الفصيل الثامن

## الإففارستيا والعدد القديم :

إن الشعب المتطهر الغنى بهذه المحاسن يسرع إلى مذبح المسيح قائلاً:
" إنى أذهب إلى مذبح الله ، إلى الله الذى يُقرح شبابى " (مز ٤:٤٣) ، أنهم إذ قد تركوا جانبًا حمأة الخطأ القديم وتجدد شبابهم كالنسر ، يسرعون للاقتراب من تلك الوليمة السمائية . فإذ يأتون ويرون المذبح المقدس مهيئًا يصرخون قائلين : " رتبت قدامى مائدة : إن داود يقدم الشعب كأنه هو المتكلم عندما يقول : " الرب يرعانى فلا يعوزنى شئ ، فى مراع خضر يربضنى ، إلى مياه الراحة يوردنى " ، ثم بعد ذلك : " إذا سرت فى وادى ظل الموت لاأخاف شراً لأنك أنت معى ، عصاك وعكازك هما يعزياننى ، ترتب قدامى مائدة تجاه مضايقى ، مسحت بالدهن رأسى وكأسك المروية ما أعظمها " (مز ٢٢:١٥س) .

فاناتفت الآن لأنه ربما عندما يرى أحد ما هو منظور (لأن الأشياء التى لاترى لايمكن أن تُرى أو تُدرك بالعيون البشرية) يقول: "أمطر الله المن والسلوى على اليهود" (خر ١٣:١٦). ولكن الله لأجل الكنيسة التى يحبها يعد أمورًا قيل عنها: "مالم تره عين ولم تسمع به أذن، ولم يخطر على قلب بشر ما أعده الله للذين يحبونه" (١كو ٢:٢). لذلك لئلا يقول أحد هذا، فسنبذل جهدنا لنثبت أن أقداس الكنيسة أقدم من تلك التى للمجمع (اليهودى) وأعظم بكثير من المن.

إن درس سفر التكوين الذى قرأناه الآن يظهر أن الأقداس أقدم ، لأن المجمع استمد كيانه من ناموس موسى ، ولكن ابراهيم كان أقدم منه ، الذى بعد أن هزم العدو واستعاد ابن أخيه ، وبينما كان مسرورًا بنصرته تقابل

مع ملكى صادق الذى أخرج تلك الأشياء (خبزًا وخمرًا) التى قبلها ابراهيم باحترام . لم يكن ابراهيم هو الذى قدمها بل ملكى صادق الذى عُرف بإنه : بلا أب بلا أم ، بلا بداية أيام ولا نهاية ، ولكنه مُشبه بابن الله الذى يقول عنه بولس للعبرانيين : " الذى يبقى كاهنًا إلى الأبد " . الذى يُدعى في النسخة اللاتينية ملك البر وملك السلام .

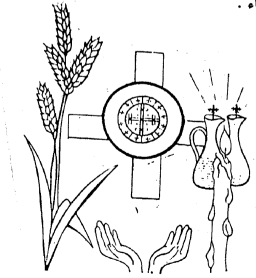
هل عرفت من هو ؟ هل يمكن أن يكون إنسانًا ملكًا للبر في حين أنه هو نفسه يصعب أن يكون بارًا ؟ هل يمكنه أن يكون ملكًا للسلام في حين أنه يصعب أن يكون محبًا للسلام ؟ إنه هو الذي بلا أم حسب لاهوته لأنه ولا من الله الآب ، وهو من نفس جوهره ، وبلا أب من جهة تجسده ، لأنه ولا من عذراء ، ليس له بداية ولاتهاية لأنه هو بداية ونهاية كل شي الأول والآخر . إذًا فالسر الذي قبلتموه ليس هو هبة من إنسان بل من الله، مُعطى بواسطة ذاك الذي بارك ابراهيم أب الإيمان ، الذي نعجب لنعمته وأفعاله .

لقد أثبتنا أن أسرار الكنيسة هي الأقدم ، والآن أذكروا أنها هي الأسمى. إنه لعجيب حقًا أن الله أمطر منا على الآباء ، وأطعمهم بخبز يومي من السماء ، لذلك فقد قيل : " أكل الإنسان خبز الملائكة " (مز ٢٥:٨٨) . ولكن كل أولنك الذين أكلوا ذلك الطعام ماتوا في القفر ، لكن هذا الطعام الذي تأخذونه ، هذا الخبز الذي نزل من السماء يهب طبيعة الحياة الأبدية ، وكل من يأكل من هذا الخبز لن يموت ، إنه جسد المسيح .

فهل يُعتبر خبز الملائكة أفخر أم جسد المسيح الذى هو بالتحقيق جسد الحياة ؟ ذلك المن نزل من السماء ، وهذا (الجسد) فوق السموات ، ذلك كان من السماء ، وهذا من رب السموات ، ذلك كان قابلاً للفساد إذا حُفظ

يومًا ثانيًا وهذا بعيد عن كل فساد . لأن أى من ذاقه بقداسة فلن يشعر بالفساد. لأجلهم خرج الماء من الصخر ، ولأجلكم خرج الدم من المسيح ، الماء رواهم إلى حين ، والدم يُشبعكم إلى الأبد ، اليهود كانوا يشربون وكانوا يعطشون أيضًا وأنتم بعد الشرب تصيرون فوق مستوى العطش ، ذاك كان ظلاً وهذا إنما هو حقيقة .

فإذا كان ذلك الذى تتعجبون منه مجرد ظل ، فكم ينبغى لذلك الذى تتعجبون من ظله أن يكون عظيمًا ؟ أنظر الآن ما حدث كظل مع الآباء: "جميعهم شربوا من الصخرة التى تابعتهم والصخرة كانت المسيح ، ولكن بأكثرهم لم يُسر الله لأتهم طُرحوا فى القفر وهذه الأمور أصابتهم مثالاً لنا" (اكو ١٠:١) . فالآن يمكنكم أن تعرفوا أيهما أعظم ، لأن النور أعظم من الظل ، والحقيقة أعظم من الرمز ، وجسد ذلك الذى يعطيه أعظم من المن الذي من السماء .



# الفصل التاسع

## النعمة اقوى من الطبيعة :

ربما تقول: "إننى أرى شيئًا آخر كيف تؤكد أننى آخذ جسد المسيح" ؟ وهذه هى النقطة الباقية لنا لكى نثبتها ، ولكن أى برهان يمكننا أن نستخدمه ؟ فلنثبت أنه ليس من صنع الطبيعة ، بل من تقديس البركة ، وقوة البركة أعظم من قوة الطبيعة ، لأنه بالبركة تتغير الطبيعة نفسها .

كان موسى ممسكا بعصا ، ألقاها على الأرض فصارت ثعبانًا (خر ٤:٣:٤) ، ثم أمسك بنيل الثعبان فرجع إلى طبيعة العصا . فأنت ترى أنه بفضل وظيفة النبى كان هناك تغيير لطبيعة الثعبان ثم لطبيعة العصا . ينابيع مصر كانت مياهها نقية وفجأة بدأ الدم يتدفق من ينابيعها ، لم يستطع أحد أن يشرب من النهر ، ثم بصلاة النبى توقف الدم ورجعت المياه إلى طبيعتها (خر ٢٠:٧) .

شعب العبرانيين كان مغلقًا عليه من كل جانب ، المصريون يحيطون بهم من ناحية والبحر من الناحية الأخرى ، فرفع موسى عصاه فانشق الماء وتصلب كالجدران ، وظهر طريق للسير بين الأمواج (خر١١١٤) . والأردن ارتد إلى خلف ورجع إلى منبع جريانه مضادًا للطبيعة (يش١٦٠٣) . . . أليس واضحًا أن طبيعة أمواج البحر وكذلك أمواج النهر قد تغيرت ؟ إن شعب الأباء عطشوا ، وموسى ضرب الصخرة فتفجر منها الماء (خر٢١٠٧) ، ألم تؤد النعمة إلى نتيجة ضد الطبيعة حتى أن الصخرة أخرجت ماء لم تكن تحتويه بطبيعتها ؟ لقد كانت مارة بحيرة مرة جدًا حتى أن الشعب العطشان لم يقدر أن يشرب منها ، فألقى موسى فيها بشجرة ففقد الماء مرارته ، إنه التلطيف المفاجئ للنعمة (خر٢٥١٥) .

فى زمن إليشع النبى فقد واحد من أبناء الأنبياء رأس فأسه التى غرقت، فذاك الذى فقد الحديد سأل إليشع ، فألقى إليشع بقطعة خشب (فى الماء) فطفا الحديد . وهذا أيضًا نعرفه بوضوح أنه حدث مضاد للطبيعة لأن الحديد أثقل بطبيعته من الماء (٢مل٢:٥-٧) .

إذا فنحن نلاحظ أن النعمة لها قوة أعظم من الطبيعة ، مع أن كلامنا حتى الآن كان فقط عن نعمة بركة النبى ، فإن كانت بركة الإنسان لها مثل هذه القوة حتى تغير الطبيعة فماذا نقول عن ذلك التقديس الإلهى الذي تعمل فيه نفس كلمات الرب المخلص ؟ لأن ذلك السر الذي تتقبلونه يصير هكذا بكلمة المسيح ، وإن كانت تكلمة إيليا تلك القوة التي تنزل نارًا من السماء ، أفلا تكون لكلمة المسيح القوة التي تغير طبيعة المواد ؟ إنكم تقرأون عن صنع العالم كله : " هو تكلم فصنعت ، هو أمر فخلقت " (مز ١٤٨:٥س) . أفلا تكون كلمة المسيح التي استطاعت أن تصنع من العدم مالم يكن موجودًا، قادرة على تغيير الأشياء الموجودة فعلاً إلى مالم تكن عليه ؟ لأن منح طبيعة جديدة للأشياء أمر ليس بأهل من تغييرها .

ولكن لماذا نستخدم المجادلات فلنستخدم الأمثلة التى يعطيها الله ، وبمثل التجسد نثبت حقيقة السر . هل ولادة الرب يسوع من مريم حدثت بالطريق الطبيعي ؟ فإذا نظرنا إلى الطريقة الطبيعية نجد أن المرأة تحبل عادة بعد التصاقها برجل . وهذا الجسد الذى يُعطى لنا (أى الإقخارستيا) هو الذى ولد من العذراء .

لماذا تبحثون عن النظام الطبيعى فى جسد المسيح وأنتم ترون أن الـرب يسوع نفسه ولد من عذراء ليس حسب الطبيعة ؟ إنه جسد المسيح بالحقيقة الذى صلب ودفن ، وهذا هو بالحقيقة سر جسده . والرب يسوع نفسه يقرر: "هذا هو جسدى" (مت٢٦:٢٦). قبل بركة الكلمات السمائية تكلم عن طبيعة أخرى، وبعد التقديس نتكلم عن الجسد، وهو نفسه يتكلم عن دمه الذى كان له اسم آخر قبل التقديس، أما بعد التقديس فيدعى دم، وأنتم تقولون (آميان) أى هو بالحقيقة، فليعترف القلب فى الداخل ببما ينطق به الفم ولتشعر النفس بما يقوله الصوت.

إذًا فالمسيح يُطعم كنيسته بهذه الأسرار التي بها تتشدد طبيعة النفس ، وإذ يرى تقدمها المستمر في النعمة يقول لها بالحق: "ما أجمل ثدياك ياأختى العروس ، ما أجملهما بالخمر ، وكم رائحة أدهانك أطيب من كل الأطياب ، شفتاك ياعروستي تقطران شهدًا ، تحت لسانك عسل ولبن ، ورائحة ثيابك كرائحة لبنان ، أختى العروس جنة مغلقة ، وينبوع مختوم " (نش ١٠٤٠٤) . قاصدًا بذلك أن السر يظل عندكم مختومًا حتى لايُهتك بأفعال حياة الشر وتدنيس العفة حتى لايُعرف لديكم أنتم الذين لايناسبكم ، وحتى لاينتشر بكثرة ثرشرة الكلام بين غير المؤمنين ، إن يقظة إيمانكم وجب أن تكون حسنة حتى تستمر استقامة الحياة والهدوء بدون عيب .

لذلك فالكنيسة بضبطها لعمق الأسرار السمأنية تدرأ عواصف الرياح الثائرة وتقتنى لنفسها حلاوة نعمة الينبوع ، وإذ تعرف أن جنتها لايمكن أن تكدر المسيح ، تدعو العريس قائلة : "إستيقظى ياريح الشمال وتعالى ياريح الجنوب ، هبى على جنتى فتقطر أطيابها ، ليأت أخى إلى جنته ويأكل ثمرة أشجاره " (نـش١٤٠٤) . لأن فيها أشجارًا جيدة عُمقت جذورها فى ماء الينبوع المقدس ، وبالنمو المتجدد طرحت ثمارًا جيدة لكى لاتُقطع الأن بفأس النبى بل تتكاثر بملء ثمر الإنجيل .

وأخيرًا يجيب الرب مبتهجًا بخصوبة الأشجار قائلاً: " دخلت جنتى ياأختى ياعروستى ، قطفت مرى مع طيبى ، أكلت شهدى مع (لحمى) مع عسلى ، شربت خمرى مع لبنى " (نش٥:١) . افهموا يا أيها المؤمنون لماذا نتكلم عن اللحم والخمر . ليس ثمة شك فى أنه هو نفسه يأكل ويشرب فهنا كما قرأتم أنه محبوس فى أشخاصنا (مت٢٥:٢٥) .

وعلى ذلك فالكنيسة وهى حاملة نعمة عظيمة بهذا المقدار تحصف أولادها وأصدقاءها أن يقبلوا إلى الأسرار قائلة: "كلوا ياأصحابى واشربوا واسكروا ياأخوتى " (نش١٠٠). إن ما تأكله وما تشربه قد أوضحه الروح القدس فى موضع آخر بواسطة البنى القائل: " ذوقوا وانظروا ما أطيب الرب ، طوبى للرجل الذى يضع رجاءه فيه " (مز٤٣٠). وفى هذا السر يوجد المسيح لأنه جسد المسيح ، لذلك فهو ليس طعامًا جسديًا بل روحيًا ، لذلك يقول الرسول عن مثال هذا الطعام: "آباؤنا أكلوا طعامًا وشربوا شرابًا روحيًا " (اكو١٠٠) ، لأن جسد الله جسد روحى ، جسد المسيح هو جسد الروح الإلهى لأن الروح هو المسيح كما نقرأ: "الروح الذى أمامنا هو مسيح الرب " (مراثى٤٠٠)، وفى رسالة بطرس نقرأ " المسيح مات عنا " ، وأخيرًا فهذا الطعام يشدد قلوبنا ، وهذا الشراب "يفرح قلب الإنسان " (مز٤٠١٠) كما يسجل النبى .

وعلى ذلك فإذ قد حصلنا على شئ فلنعرف أننا ولدنا ثانية ، ولكن لايجب أن نقول : كيف نولد ثانية ؟ ألعلنا دخلنا بطن أمنا ثانية وولدنا ، إننى لاأجد هنا نظام الطبيعة لأنه حيث يكون امتياز النعمة لايوجد نظام الطبيعة ، كما أن الحبل لايحدث وفقًا لنظام الطبيعة في جميع الحالات لأننا نعترف أن المسيح الرب حبل به من عذراء وخرق نظام الطبيعة لأن مريح

الأسرار للقديس أمبروسيوس

لم تحبل من رجل بل من الروح القدس كما يقول متى : " وُجدت حبلى من الروح القدس " (مت ١٨:١) . فإذا كان الروح القدس بحلوله على العذراء سبب الحبل والولادة فبالتأكيد لاينبغى أن نشك فى أنه بحلوله فى الجرن أو على أولئك الذين ينالون المعمودية يصنع حقيقة الولادة الجديدة .



## ترجمة حياة القديس أمبروسيوس (١) أسقف ميال نو

ولد عام ٣٤٠ ميلادية، ورسم أسقفًا في ٧ ديسمبر عام ٣٧٤م، وانتقل إلى صفوف السماتيين في منتصف ليلة عيد القيامة ٤٠ أبريل من عام ٣٩٧م. طفعلته:

كان القديس أمبروسيوس أصغر أبناء أمبروسيوس - حاكم الله الله السلطان على نصف أوروبا تقريبًا ويشمل أسبانيا القديمة وفرنسا وبلجيكا وبروسيا والجزر البريطانية . وكان مقره الرئيسي تريف عاصمة الامبر اطورية الشمالية التي تمتاز بمسارحها وصالات اجتماعاتها وحماماتها وجميع مستلزمات أي مدينة رومانية عظيمة . ويعتقد عمومًا أن أسرة أمبروسيوس عاشت سنوات طويلة في تريف ـ أو بالقرب منها ـ تتمتع بشرف مزدوج : المركز المدني العظيم وشرف المسيحية التي ترجع بهم إلى أجيال البطولة في الاضطهادات . ومن مفاخر هذه الأسرة ، عذراء شهيدة تدعى "سوديريس" رفضت أن تقدم البخور للألهة ، فحكم عليها بالتعذيب حتى الموت في عهد دقلديانوس.

وكان لهذه الأسرة أبناء ثلاثة : مارسيللينا (وهى الكبرى) وساتيروس ، ثم أمبروسيوس أصغرهم ، الذى كان أصغر من شقيقته بعشر سنوات . وكانت العلاقات بين هؤلاء الأشقاء الثلاثة من أجمل ما يكون .

<sup>(</sup>١) اشترك فى إعداد ترجمة حياة القديس أمبروسيوس ، الأستاذ كامل عبدالمجيد عوض، وراجعها ونقحها بيت التكريس بحلوان .

وأما الوالد والوالدة فمعرفتنا عنهم قليلة . ويبدو أن مارسيللينا كانت بمثابة الوائدة والشقيقة لأخويها ، وباعتبار كونها البكر فقد نذرت للرب وهي في طفولتها ، عند عمادها .

وقد وضع الملح ، وهو رمز الحكمة وعدم الفساد ، على شفاه أمبروسيوس فى طفولته ورسم الصليب على حاجبه ، ولكن معموديته تأخرت ، ويروى سكرتير أمبروسيوس الخاص ، عنه أنه لما كان طفلاً مضجعًا فى مهده فى بهو قصر والده حطت أسراب من النحل على شفتيه (كما حدث لأفلاطون) وأخذت تدخل فمه وتخرج منه . فأضطربت المربية وحاولت طرد النحل ، لكن والدى الطفل وأخته اقتربوا من الطفل ولم يسمحوا بإزعاجه أو بإزعاج النحل . وبعد برهة طار النحل وارتفع عاليًا جدًا حتى غاب عن الأنظار . وعندنذ قال الوالد : " هذا الطفل سيكون عظيمًا ! " .

#### تكريس مارسيللينا:

وعندما كان أمبروسيوس غلامًا ومارسيللينا فتاة في نحو التاسعة عشرة أو العشرين من عمرها وهي في منزل والدها الريفي الهادئ ، سمعت صوت الشهيدة " سوديريس " التي كانت قد أستشهدت منذ خمسين عامًا تدعوها أن تتبعها وتتبذ العالم بما فيه وتكرس حياتها لخدمة الله ، فأطاعت مارسيللينا وتوجهت إلى روما إلى منزل والدها بالقرب من الكابيتول .

وفى عيد الميلاد التالى (سنة ٣٥٣م) تسلمت من البابا المسن ليبريوس قناع البتولية مع جمع من العذارى فى كنيسة الفاتيكان . وحضر الاحتفال جمهور غفير من الناس وخطب فيهم ذلك الشيخ بكلمات الثناء والتشجيع قائلاً: " إن المسيح سيتقبل نذركم " . ووجه إلى مارسيللينا التى كان يعرفها

جيدًا و لاشك ، كلمات خاصة قائلاً: " أحبيه كثيرًا يابنيتى فإنه صالح . فالأسفار الإلهية تقول أنه ليس صالح إلا الله فلتكن لنفسك أجنحة وليتجدد مثل النسر شبابك " .

وفى نحو ذلك الوقت توفى الوالد وعادت أرملته إلى قصر الأسرة فى روما بالقرب من الكابيتول .

وفى تلك الأيام ، لم تكن العذارى الناذرات ، تتركن منازلهن . فكان منزل الأم ديرًا لمارسيللينا وهناك عاش الأربعة مع بعضهن ، ولمعهن صديقة لمارسيللينا نذرت نفسها هى أيضًا لخدمة الرب . وعاش الكل حياة عائلية جميلة فى بساطة ووداعة ، يزيدها تكريس الابنة الوحيدة جلالاً وهيبة .

إحدى المناسبات لما رأى الصبى أمبروسيوس سيدات وعمل المنزل يقبلن يد الأسقف حسب العادة ، مد إليهن يده قائلاً : " قبلوا يدى لأنى سأكون أسقفًا يومًا ما " .

ومما لاشك فيه أن وجود الوالدة الأرملة كان عاملا في تقديس حياة الأسرة كلها . إلا أنه يبدو أن التأثير والإلهام الأكبر كان لمارسيللينا .

أما أمبروسيوس فكان يدعو أخته " القديسة المكرمة " ، و لاعجب ، فقد راعته في مهده وعاشت حتى ركعت بجوار قبره ! ... لقد كانت عظيمة لدرجة أنها فهمت أمبروسيوس ، لقد كان لها من القوة ما يجعلها تستطيع أن تسنده ، ولها من الحنو ما يكفى ليعزيه .

### أمبروسيوس الشاب:

أما الشقيقان الآخران فقد كانا متقاربين في العمر ، درسا معا في المدرسة وعملا معًا في المنزل ، وكان يندر أن تجدهما مفترقين ، فإذا

وُجدا أحدهما منفردًا كان هذا معناه أن الآخر لابد أن يكون مريضًا ، وكان حديثهما لاينتهى حينما كانا يدرسان اللغة اليونانية .

كما درسا القانون الروماني والبيان والبلاغة تلك العلوم التي كانت مفتاح الحياة المدنية والسياسية ، إذ لم يخلو البيان من الأطناب والألفاظ المنمقة في ذلك العصر ، عصر الاتحلال . وكان مجتمع روما مختلطًا . وكان في ذلك الزمان لايزال هناك مايقرب من مائتين وخمسين معبدًا وثنيًا بالمدينة بكهنتها وطقوس ذبائحها . وكان أحد البيوت التي يتردد عليها الأخوان ، بيت سيماخوس عمدة المدينة الوثتي وابنه صديق العمر بالنسبة لأمبر وسيوس الذي كان من أكبر المدافعين عن الوثنية ، وكم ترافع ضد أمبر وسيوس في مجلس الشيوخ .

وهكذا شهد الشقيقان أواخر عصر الوثنية بفلسفتها الرمزية وبصوفيتها الشرقية الغربية الممثلة في معابد إيزيس ومذابح " مثرا " .

وكانا يزوران بيتًا عظيمًا آخر ، هو بيت " بترونيوس بروباس " ، الذى كان قد تنصر حديثًا ، فانقلبت فى بيته رائحة البخور الوثنية إلى رائحة التقوى المسيحية . وكان ذلك البيت فى علاقة ود وتآلف مع بيت "اينسئ" العظيم . وكان من نساء الأسرة مارسيلا وباولا ويوستكيوم ويوليانا وفابيو لا .

وكان أيضًا إيرينموس الشاب الذى من دلماطية الممتلئ غيرة كثيرًا مايوجد هناك . وكانت المسيحية فى ذلك العصر فى أوج شبابها وعز انتصارها تجابه الوثنية الجوفاء المتداعية الآخذة فى الأقول . (وقد أثر على شباب أمير وسيوس يوليانس الجاحد فى محاولته الرجعية لبعث الوثنية).

#### عائلة مثالية :

تكن صداقات الأشقاء والشقيقات منحصرة في النطاق العائلي فقط لأنهم كانوا ذوى اتصالات واسعة بالكثيرين ممن يكرمونهم ويحبونهم . فهناك كان بريسكوس صديق أمبروسيوس في شبابه وكهولته ، كما كان هناك ـ على الأخص ـ سمبليكان وهو أكبر في العمر من الأخوة الثلاثة ، وصديق العمر لأمبروسيوس وخليفته في ميلانو ، وكان هناك أيضا فيكتورينوس الأستاذ الشهير مترجم كتابات أفلاطون ومدرس شباب أشراف روما ، والذي انتشله سمبليكان من الوثنية .

وإنه لمن الحوادث العجيبة التي رآها أمبروسيوس في شبابه ، كيف تمكن صديقه سمبليكان من جذب ذلك الأستاذ الوثتي العظيم إلى المسيحية ، وكيف وضع الكتب المسيحية المقدسة بين يديه ، وكيف أن فيكتورينوس قرأ وأعجب وآمن وتقدم نحو الإيمان المسيحي ودخل الكنيسة ، وأخيرا جاهر بإيمانه وأخبر أمبروسيوس أنه مسيحي ! وفي الاحتفال التالي العظيم ما كان أشد ابتهاجهم عندما رأوا ذلك الأستاذ الكهل متسربلاً بثياب حديثي الإيمان البيضاء . ومثل طفل طاهر يصعد على درج منبر الكنيسة ويعلن على الملأ نبذه الوثنية . حينئذ سرى همس عال من أفواه جميع الحاضرين: " فيكتورينوس ؟! " ، باندهاش عجيب لأن الجميع كانوا بعرفه نه !

وبعد ذلك مباشرة أمر يوليانس الجاحد بأن يمنع أى مسيحى من تدريس الآداب ، واستقال فيكتورينوس من المركز الذى شغله لمدة أربعين سنة حتى لايخون سيده مؤمنًا بأن المسيح قادر أن يسكب الفصاحة حتى فى أفواه الأطفال .

وفى مدرج الألعاب الرياضية كان أمبروسيوس فى صباه يمقت قسوة الرياضى حينما ينتصر ، إذ كان المنتصر يطرح غريمه أرضاً ويدوس على وجهه ويهينه بدون شفقة ، وفى رجولته المبكرة انتقل من ذلك الوسط الفاسد إذ أنه عُين حاكمًا لمقاطعة إميليا وليجوريا ، المعروفة الآن باسم بيدمونت ولومباردى .

### امبروسيوس حاكمًا فأسقفًا بإجماع الشعب:

وكان مقر عمله في ميلانو ، وعندما كان صديقه القديم "بترونيوس بروباس" يودعه إلى مقر عمله أوصاه قائلاً: " لاتعمل كقاض بل كأسقف"، قاصدًا طبعًا أنه يحكم بمقتضى البر والرحمة المسيحية ، وهو بهذا كان ينطق بنبوة وهو لايدرى !! ..

وكانت ميلانو في ذلك الحين ، المقر الإيطالي للأباطرة والعاصمة للأمبر اطورية الغربية . ووجد أمبر وسيوس أن المدينة كانت مضطربة بمجادلات آريوسية إذ كانت تحت حكم الأسقف الأريوسي أوكسنتيوس . ولم يمض أكثر من سنة في مركزه الجديد حتى توفي أوكسنتيوس فتحولت هذه المجادلات إلى أزمة حينما تطلب الموقف اختيار الأسقف الجديد . فتجمعت الجماهير ، وخاصة في الكنائس ، وتجمع الإكليروس في خورس المرتلين في الكاتدرائية لإجراء عملية الانتخاب . وازدحمت الجماهير في صحن الكنيسة وكان يفصلهم عن خورس المرتلين حاجز ، على الطريقة الشرقية .

وعلت المجادلات العنيفة وبرز خطر الشغب في الكنيسة ، وهنا حضر أمبر وسيوس ليقمع الشغب بصفته حاكم المدينة . وعند دخوله سُمع صوت جميل واضح ، كما لو كان صوت طفل ، وسط الصخب قائلاً :

" أمبروسيوس هو الأسقف ، أمبروسيوس هو الأسقف " فقد كان مركز أمبروسيوس وإيمانه وشخصيته العادلة الرحيمة معروفة للجميع ، وبحماس منقطع النظير اندفع الشعب كله مرددًا الدعوة لأمبروسيوس . ورغم نفوره ومقاومته وهروبه ، اضطر أمبروسيوس أن يرضخ أخيرًا ..

يلذ معرفته كعلامة على الرابطة ـ التى لم تكن قد انقطعت لم على المروسيوس استلم رسالة تهنئة على انتخابه من القديس باسيليوس الكبير أسقف قيسارية كبدوكية .

ولم يكن أمبروسيوس قد تعمد حتى ذلك الوقت ، فتقبل المعمودية حالاً على يد صديقه القديم الكاهن سمبليكان الذى قال عنه " قد تكون لى صداقة مع كثيرين ولكن صداقتى مع أمبروسيوس هى كصداقة الأب مع ابنه " ..

وبعد تغطيسه ثلاث مرات حسب طقس كنيسة ميلانو قُبل في الكنيسة . وبعد حوالي أسبوع كُرس أسقفًا (سنة ٣٧٥) . غير أنه لم يعتبر هذه ترقية له ، بل بالحرى اعتبرها من أثقل الأحمال الحقيقية ، إذ أنه بعد أن تسلمها لم يذق طعم الراحة أبدًا طوال الأثنين والأربعين عامًا التي بقيت من حياته.

ولحقت به أخته مارسيللينا وأخوه ساتيروس ، فقد تركت أخته روما لتبقى معه وتعيش فى منزله . وحتى عندما كانت تعتزل للهدوء والصلاة فى منزلها الريفى بالقرب من ميلانو ، كانت دائمًا معه تشاطره مساعدة الفقراء وصلواته ودراسته للكتاب المقدس .

أما ساتيروس أخوه فكان يتولى إدارة الشئون الداخلية للأسقفية وإيراداتها وكان الارتباط المبارك بين قلبيهما نادر المثال ، إذ كانا متحدين في الاخلاص لخدمة الرب والناس ، بطرقهما المتنوعة .

لم يدم هذا الحال طويلاً . ففي عام ٣٧٨ ، أي بعد ثلاث سنوات تقريبًا من رسامة أمبروسيوس ، سافر ساتيروس إلى إفريقيا للإشراف على بعض شئون ممتلكات الإبروشية هناك . وفي أثناء رحلته غرقت السفينة ونجا هو من الموت غير أنه ظل يعاني من المرض والضعف ، ولكن الله ظل محافظًا على حياته حتى من عليه بالبركة العظمى التي كان يحن إليها أثناء غرق السفينة . وبعد أن اعتمد بقليل وصل إلى شاطئ المدينة السماوية . فقد توفى حالما وصل إلى أخيه وأخته في ميلانو ولما وضع جسده في الكنيسة ركع أمبروسيوس بجانبه ثم قام ليلقى عظة الرئاء لأخيه . وكانت مليئة بصور الكفاح وبمشاعر الحزن والرجاء وكشفت عن أعماق قلبه :

" لماذا أبكيك ياأخى الحبيب ؟ .. لقد تغير المكان فقط ، ومن الأن ستكون أرواحنا معًا " .

ثم حلت ساعة الوداع الأخير ، وطبقًا للطقوس القديمة كانوا يدعون الميت ثلاث مرات ، وتليت آخر الكلمات . ونظر إليه أمبروسيوس مرة أخرى في سكون بين دموع المشيعين ، ثم رفع عينيه إلى السماء وقال : "أيها الرب القادر على كل شئ تقبل قربان هذه النفس المسكينة ، واقبل ذبيحتى هذه بصفتى أخًا وكاهنًا ، نعم هذه الحياة المبذولة عربونًا لحياة أقدمها كلها لك أيها الرب " .

وهكذا حملوا الجسد إلى القبر .

وبعد ذلك بثمانية أيام ألقى أمبروسيوس بجانب قبره عظته الشهيرة عن: "الإيمان والقيامة".

كان أمبروسيوس رفيقًا لساتيروس لمدة سبعة عشر عامًا ، ولما افتقده وجد لنفسه بقية من العزاء مع أخته مارسيللينا التقية . وهكذا لحسن حظ

أمبروسيوس عاش مستهل حياة الأسقفية بصعوباتها في حياة تضيئها محبة أخ وأخت مُحبة عميقة ونقية بدرجة لم يعرفها العالم قط.

### المعتقدات السائدة في عصره :

لقد كان العالم الذى عاش فيه أمبروسيوس مشوشًا . فقد كان يحوى كثيرًا من المعتقدات الفاسدة التى أثرت تأثيرًا سيئًا جدًا على تعاليم المسيحية النقية ... وكان لايزال فى ميلانو مذبح للإله " جوبيتر" ، ومعبد آخر يخص " ديوبانثيو " .

وكانت الأريوسية في تلك الأيام ، كما قال بعضهم ، بسبب ما فيها من التفسيرات المتحررة طريقًا لدخول المعتقدات الغريبة في المسيحية .

وكانت الوثنية لاتزال تحارب الكنيسة جهارًا في الهياكل والمعابد، وتدس فيها سرًا تعاليم فاسدة وانحرافات خُلقية وتلويثًا لأعياد القديسين والنزول بها إلى مستوى المهرجانات والتهريج مثل أعياد الآلهة القديمة. وجنح الشعب إلى الخرافات مثل الاحتفاظ بجزء من السر المقدس كتعويذة ضد غرق السفن أو الأخطار الأخرى.

وكانت بعض القوانين الظالمة مازالت جارية فى الحكومة بالرغم انها كانت "مسيحية " مثل بيع الوالد لأولاده مقابل سداد ديونه ، والتعذيب الوحشى ، وألعاب المصارعين التى أباحها الأمبر اطور .

أما فى المجتمع فقد عمّ الفساد والبذخ من ناحية ، ومن ناحية أخرى كان البؤس الذى لا يُوصف بسبب الغزوات المتعددة التى كانت تشنها قبائل البربر من الشمال (ألمانيا اليوم).

وهكذا كانت حياة أمبروسيوس الأسقفية صراعًا ضد تلك التيارات كلها. وحملاته لم تتوقف قط ضد الأعداء الداخليين والخارجيين ، العلويين والسفليين .

انتصاراته الثلاثة: على الوثنية التى كانت ممثلة فى مذبخ النصر بمجلس الشيوخ، وفى اعتداءات الأمبراطورة يوستينة وجنوها على الكنائس، وأخيرا انتصاره على طغيان الأمبراطور ثيئودوسيوس، كل هذه كانت عواصف فى حياته المملوءة سلامًا، انتهت بانتصار باهر، بعد حرب لاهوادة فيها ضد الباطل بجميع أشكاله.

أ \_ فقد نزع معبد آلهة النصر من مكانه فى مبنى مجلس الشيوخ الرومانى وأعيد عدة مرات ، لم يكن المعبد يمثل أوليمبوس فقط بل المبادئ الفاسدة للجمعيات الوطنية فى روما القديمة .

أما الخطيب الذى حاول الدفاع النهائى عن الوثنية ومعابدها أمام الأمبر اطور فالنتيان فكان هو سيماخوس ، صديق أمبر وسيوس القديم ولكن كان من المستحيل أن يكون هناك صلح مع الباطل ولو بدا من الظاهر جميلاً . وتغلب أمبر وسيوس أيضنًا واختفى إلى الأبد أخر رمز سياسى للوثنية المقهورة .

ب \_ أما النزاع مع الأمبر اطورة يوستينة ( الأريوسية ) من أجل الكنائس ، فقد كان الانتصار فيه باديًا منذ أوله ، وذلك عن طريق اقتناع الشعب الموالى لأمبروسيوس ، الذين اعتكفوا بمبانى الكنائس ، وبذلك حفظوها للإيمان المستقيم ، واستمر أهالى ميلانو فى الكنيسة الكبرى ليلاً ونهارًا وظلوا يرتلون ألحان أمبروسيوس الجديدة ، وأمبروسيوس معهم ،

متمسكين بالإيمان ضد موقف الأمبراطور الأريوسي ، أما الجنود المرابطون في الخارج فقد انحازوا مع الشعب . وأخيرًا خُذلت الأمبراطورة وأنقذت الكنائس .

### ج - توبة الأمبراطور على يديه:

فى كل تاريخ الكنيسة المجيد الذى هو عبارة عن قصة صراع بين النور والظلمة ، بين الحق والباطل ، بين الرحمة والقسوة ، لايوجد أروع من الفصول القليلة التى احتفظ لنا بها التاريخ عن توبة ثينودوسيوس والتى تُخبرنا كيف غلب أمبروسيوس الشر عندما جعل فاعل الشر يستطيع أن يغلب نفسه .

حدث في مدينة تسالونيكي أن عامة الشعب قتلوا ضابطًا من كبار ضباط ثيئودوسيوس ، وكان ثيئودسيوس في ذلك الوقت في ميلانو ، فاستشاط غضبًا ، وقي سخطه وهياجه أصدر أوامره بأن يتحمل عامة الشعب في تسالونيكي نتيجة جريمتهم ، وإنما بطريقة غادرة آثيمة فظهر كمنتقم رهيب ، إذ دعا المواطنين إلى الساحة لمشاهدة المباريات وهناك كُشفت خطة الغدر والوحشية ، حينما بدأت المذبحة الكبيرة فهلك الألوف على يد الجنود ، وأثارت أخبار هذه الخيانة والوحشية موجة فزع في كافة أنحاء الأمير اطورية .

والعجيب أن ثيئودسيوس كان مايزال مقتنعًا بأنه إنما أتى ذلك انتقامًا للعدالة والمجد الأمبراطورى . حتى أنه آراد أن يستمر فى حضور القداسات فى الكنيسة كالمعتاد . ولكن أمبروسيوس الأمين لله وقف له بالمرصاد ، هذا الذى لايمكن لأية قوة مخلوقة فى الوجود أن تسكت صوته ، فاعلن مقاطعته للقصر الأمبراطورى . ورفض كذلك أن يسمح

للأمبر اطور بدخول الكنيسة ما لم يقدم توبة باعتراف علنى عن هذه الخطيئة الجسيمة مع كل إصلاح ممكن الآثار الخطيئة .

وكان موقفه إزاء جريمة الأمبراطور كقاض لايلين ، ولكن بشعور الراعى إزاء الخروف الذى ضل من القطيع ، لم يكن أحد ألطف وأكثر شفقة من أمبروسيوس فى محاولاته لإرجاعه .. بل يندر أن يعامل أحد الأباء ولده العاصى بحنان أكثر منه !! . لقد وضع أمبروسيوس أمام عينيه أن يدين الخطيئة أمام العالم ، وفى نفس الوقت يعيد الخاطئ إلى المخلص ... ولقد فعل الأمرين ، فكتب للأمبراطور قائلاً :

" أيها الأمبراطور العظيم

" إننى لا أنكر أن عندك غيرة ، ومخافة لله ، ولكن عندك حدة فى الطبع إذا أثيرت فليس لها من حدود " .

ولمعرفته بصراع الضمير الذي يعتمل في قلب الأمبراطور أضاف قائلاً:

" سأتركك إلى نفسك ، فلتعد إلى حقيقتك ، ولتنتصر قوة التقوى التى فيك على عنف طبيعتك " .

ثم يعرض أمامه جريمته بكل ما فيها من الفظاعة ، ويذكره بتجاهله لنداءات الرحمة :

" يمكنك محو هذا العار بتذليل نفسك امام الله . إنك رجل ، وبصفتك هذه ، أتتك التجربة ، فأخرج منها منتصرًا . إنه يمكننا الخروج من الخطيئة بالمرور في طريق مبلل بالدموع . فلا يستطيع أي ملاك أو رئيس ملائكة أن يمحى هذا الذنب . إنه الرب فقط الذي يقول : " أنا معك " ، هو الذي يمنحك الغفران بواسطة التوبة " .

ثم يكتب لائمًا نفسه قائلاً:

" لو كان عندى بُعد نظر أكثر من هذا ، فربما كنت قد منعته عنك هذا السقوط . وياليتنى أطعت إلهام قلبى بدلاً من النقة في رحمتك المعتادة " . ثم يتكلم عن محبته بحنان زائد قائلاً :

"كيف استطيع أن لا أحبك ، أنت الددى كنت كأب لجراتيان (الأمبر اطور الشاب الذي خدمه أمبر وسيوس بإخلاصه ) " ؟ ..

وترك الأسقف المدينة بعض الوقت \_ ربما إلى منزل أخته الريفى \_ ولكنه لما عاد ، بينت الحاشية للأمبر اطور بأنه إذا ظهر في الكنيسة فلن يجسر أمبروسيوس على مواجهته .

وحدث أن حَصُّر الأمبر أطور بأفخر ثيابه الملكية إلى الكنيسة !! .

غير أنه قبل أن يخطو عتبة الباب الفارجي للتاتبين والموعوظين ، انبري له الأسقف بشجاعة نادرة قائلاً:

- " أيها الأمبر اطور يبدو أنك لم تشعر بعد بفظاعة جريمة القتل التى ارتكبتها . هل تريد أن تتجاهل أنك جُبلت من التراب مثل باقى الناس ؟ . إن السلطة المُطلقة ربما تعميك . احترس لئلا يمتعك ثوبك الأرجوائي من رؤية الضعفات التى يغطيها . إن أولئك الذين تحكمهم بشر مثلك ، بل هم إخوتك قبل أن يكونوا خدامك التابعين لك . فإنه يوجد أمبر اطور واحد ، ألا وهو خالق الكل ! . كيف تستطيع التقدم إلى جسد يسوع المسيح ويداك ملطختان بدماء القتلى الذين أرقت دماءهم ظلمًا ؟ الأحرى بك أن تخاف وتمتع من أن تضيف إلى جرائمك جريمة التجديف ! " .

فأجاب الأمبر اطور قائلاً:

ـ " ولكن داود أخطأ والله سامحه " .

فقال أمبروسيوس :

" إذًا فتقبل النير الذي سيضعه الله على عنقك . لقد شابهت داود في خطيئته ، فتمثل به في توبتك " .

ورجع الأمبراطور باكيًا إلى قصره . وظل ثيئودسيوس مع نفسه فى أعنف صراع استمر ثمانية شهور . وفى الحقيقة أنه ندم على جريمته ، ولكن تملق الحاشية التى حوله التى اختلقت له المعانير فى قسوته وسخريتهم من دموع الندم التى كان ينرفها ، مع تشدد أمبروسيوس فى عدم التراجع خطوة واحدة عما يطلبه ، كل هذا جعل الصراع عنده مريرًا.

وحل عيد الميلاد باحتفالاته القدسية . وجلس الأمبر اطور فى قصره يبكى ، فتقدم منه وزيره روفينوس وسأله بلهجة شبه ساخرة عن أسباب حزنه . فأجابه الأمبر اطور قائلاً :

- " أنت تضحك لأنك لاتشعر ببؤسى ، إن باب كنيسة الله مفتوح للعبيد والشحاذيين ولكنه مُغلق في وجهى أنا فقط ، باب الكنيسة وباب السماء . " واقترح روفينوس أن يذهب بنفسه إلى الأسقف ويلتمس الحل للأمبر اطور ، ومع أن أمل ثيئودوسيوس كان ضعيفًا إلا أنه سمح بالذهاب. ولكن مسعاه باء بالفشل ، فقد عاد مكسور الخاطر . وإذ قابل الأمبر اطور في طريقه إلى الكنيسة أشار عليه بأن يرجع . ولكن ثيئودسيوس - حين عرف ذلك ـ أجاب روفينوس بخشوع حقيقى وبندم صحيح :

ـ " سأذهب إلى أمبروسيوس وأتقبل منه التوبيخ الذي استحقه .

انتصر قلب ثيئودسيوس لما قَبِلَ النوبة ، بل قَبِلَ وَكُلُّكُولُ النوبة ، بل قَبِلَ وَكُلُّكُولُ النوبة ، بل قَبِلَ وَكُلُّكُولُ النوبة ، بل قَبِلَ وَكُلُّمُ مَا مَحْكُمَةً ضَمَيْرِه ، وبعد هذا صار الاتضاع الخارجي سهلاً .

وقابله أمبروسيوس في فناء الكنيسة . وتقبل الأمبراطور كل توبيخات الأسقف ورضى بفترة التوبة المفروضة على كل التائبين ، ثم طلب منه الأسقف ترضية وحيدة ممكنة وهي سن قانون يعطى للمحكوم عليه بالموت مُهلة ثلاثين يومًا (بين الحكم بالموت وبين تنفيذه) وبذا يحمى الأمبراطور وكذلك خلفاءه من إغراء السلطة المستبدة . وبعد نهاية المدة المحددة سمح له بدخول الكنيسة ، وهناك لم يقف ولم يركع بل خر ساجدًا على الأرض باكيًا وصرخ قائلاً : " أيها الرب ها أنا أتمرغ في تراب بيتك فأردد لى الحياة حسب كلمتك " .

ولم يكن هذا فى الحقيقة انتصاراً لسلطان الكنيسة على الأمبراطورية ، بل كان انتصاراً للحق فى أعماق القلب . وبمجرد أن عاد الأمبراطور إلى نفسه تحت تأثير أمبروسيوس لم ينس أبدًا خطأه ، وأصدر بعد ذلك تشريعات عدة رحيمة لحماية الفقراء والمعوزين . فمثلاً أصدر قانونًا لعتق الأولاد الذين باعهم والداهم أرقاء بسبب فقرهم ، وقانونًا آخر لحماية الضعفاء من قسوة الرجال الرسميين مدنيين كانوا أم عسكريين .

وبينما كانت قصة الأمبراطور تأخذ مجراها ، كان أمبروسيوس منهمكا أيضاً في شن حرب من أجل الاعتدال والرحمة في داخل الكنيسة . ففي مجمع الأساقفة الغاليين ( بلاد الغال هي فرنسا الآن ) المنعقد في ميلانو وبتأثير أمبروسيوس ، أصدر المجمع قراراً بتجريد بعض الأساقفة من رتبهم لتسببهم في موت برنيكليان الهرطوقي .

وفى الحقيقة كان أمبروسيوس يسبق جيله بأكثر من ألف عام ، بل كان يرجع خلال أربعة قرون إلى كلمات التطويبات على بحر الجليل ، إلى صليب الجلجثة خارج أورشليم .

هذا وقد انتهى النزاع بين الأسقف والأمبر اطور ولكن بصداقة لم تتفصم عراها حتى الموت .

إنه لأمر حسن أن نطلع على إمكانية " جمال النفوس " كما تعلمنا هذه القصة . فما أجمل وأشجع النفس التي وبخت أمبراطور اليخلص ، بل وما أجمل وأنبل النفس التي استهانت بمركزها الملوكي وقبلت التوبيخ ، وما أجمل نبل الطرفين الذي جعل الثقة المتبادلة والصداقة الدائمة تصير هي النتيجة الأخيرة للنزاع . فصار الأمبراطور المسيحي النبيل يرجع إلى أمبروسيوس في كل حادثة تقابله بعد ذلك بقية حياته ، حتى أنه بعد انتصاره ( انتصار ثيئودسيوس ) في موقعة أكويليا - وهي آخر نصر على الوثنية - لم ينس أن يكتب في الحال إلى أمبروسيوس قائلاً له إنه مدين له بانتصاره! وأخذ أمبروسيوس الخطاب إلى المذبح، وكتب للأمبر اطور قائلاً:

" لقد وضعت الخطاب مع الذبيحة حتى يتكلم إيمانك أمام الله في نفس الوقت الذي أتكلم فيه أنا بالصلاة !! " .

ولكن اصاب أمبروسيوس القلق لئلا يؤدى هذا النصر إلى إراقة دماء بدون داعى ، ولخوفه العظيم على جماهير الوثنيين المرتاعة فى ميلانو إذ بدأوا يتراخون فى ولائهم ، ذهب بنفسه وقابل الأمبراطور فى أكويليا وركع أمامه متوسلاً إليه بكل خضوع أن يُطلق سراح المهزومين ! فرفعه ثيئودسيوس إليه وعفا عن الجميع . ثم ركع بدوره أمام الأسقف واعلن مرة أخرى أنه مدين له بهذا النصر .

وأسرع أمبروسيوس إلى ميلانو ليكون فى استقبلل الأمبراطور الذى جعل دخوله الظافر إلى المدينة فى اليوم التالى . وكان الحماس فى استقبال الأمبراطور منقطع النظيد ليس من أجل هذا النصر الذى وحد الشرق

والغرب تحت لواء واحد ، بل بالأكثر جدًا بشبب الرحمة والعفو عن الأعداء التي جعلت النصر كريمًا غير ملوك بالانتقام .

### انتقال ثيئودسيوس:

وقت ليس بكثير انفتحت أبواب الهيكل السمائي غير المحلك عير المسيحي التائب المصنوع بأيدى بشرية ، أمام الأمبراطور المسيحي التائب إذ كانت صحته متداعية ، وفي ١٩ يناير سنة ٣٩٥ أي بعد خمس سنوات من توبثه العلنية ، وبعد بضعة اسابيع من انتصاره في أكويليا ، توفي ثيئودسيوس مستندًا على أمبروسيوس . وكان اسم أمبروسيوس دائمًا على شفتيه حتى مات. وبوفاته فقد الأسقف أعظم صديق وأخلص رفيق في العمل من أجل الكنيسة.

ومن فوق المنبر قال أمبروسيوس:

- " لقد ذهب هذا الرجل ليأخذ ملكاً في مملكة أعظم من التي تركها ، إذ قد ذهب ليدخل أورشليم السمائية حيث استدعاه يسوع المسيح لتقواه . لقد فارقنا بالجسد هذا الأمبراطور العظيم ، ولكنه معنا لم يبتعد عنا .

وهكذا عبر من العالم هذا الأمبراطور العظيم الذي ترجى فيه أمبروسيوس تحقيق المثالية في العلاقات بين الكنيسة والدولة .

وقد عاش أمبروسيوس سنتين يعطى فيهما إرشاداته للأمبراطور الجديد، كما فعل من قبل مع جراثيان وفالنتينوس . ولكن الأمل الكبير في ان يطول عمر أمبروسيوس قد خبا . وبدأت حياته العامة تصبح مثل آخر فصول دراما كبيرة انتهت ضعيفة .

### أميروسيوس واوغسطينوس:

هذه الشعلة المقوسة التي لم يكتب لها أن تتطفئ دون والعلق أن يستلم منها النور شخصية فذة أدخرها التاريخ للكنيسة لتظل تضئ إلى مدى الأجيال .. هو أوغسطينوس الذي تقبل من أمبروسيوس سر المسيح .

لقد بلغ الإقريقى العظيم إلى أبعد نقطة فى انجداره إلى عمق البرودة والظلام عند وصوله إلى ميلانو فى نحو عام ٣٨٤م. حيث كان أمبرسبوس أسقفًا منذ سبع سنوات . وكان هذا الرجل يدين بالمانوية ، مغرورًا بفصاحته وعلمه إلى أقصى حد ، مع خطايا ملكت عليه حياته ، الأمر الذى لم نكن لنعرفه لو لا أنه سردها ضمن اعترفاته .

جاء أوغسطينوس إلى ميلانوبصفته أستاذًا لعلم البيان ، وإذ كان على صلة بسيماخوس الوثنى ـ الذى كان صديقًا أيضًا لأمبروسيوس ـ فقد رتب الله القدير هذا الوثنى واسطة تلاقى بين أوغسطينوس وأمبروسيوس . ومن هنا بدأ الله يُعد هذه الآتية المقدسة لكى تحمل اسمه عبر الأجيال .

وقد كان استقبال أمبروسيوس لذلك الخطيب الأجنبى الشاب حارا رائعًا مما جعله يكتسب في الحال ثقة أوغسطينوس. ولما كان أمبروسيوس نفسه خطيبًا ، فقد ارتاح المثيل إلى مثيله ، ولكن صفة الرعاية عند أمبروسيوس جعلته ينشد فيه الخروف الضال الذي لايهدأ بال الراعي الصالح حتى يجده.

وفى ذلك الحين وصلت مونيكا من إفريقيا تنشد ابنها الذى ما فتئت تطلبه من الله بكل ما أوتيت من إيمان وصلة ودموع ... وفهم أمبر وسيوس فى الحال ما فى قلب الأم!

وكان أوغسطينوس كثيرًا ما يذهب إلى الكنيسة فكان يستمع إلى فصاحة أمبروسيوس التى بهرت نفسه وجعلته يتابع عظاته حتى يستوعب فصاحته ليس إلا ...

أما العظات التي كان يلقيلها امبروسيوس فكانت تأملات روحية ذات طابع تصوفي عن حياة ابراهيم وعن اسحق ويعقوب .

ولم يلبث أوغسطينوس أن إقتنع بأن حملات المسانيين ضد العقيدة المسيحية كانت بسبب سوء فهمهم . فشعر بندم عظيم بسبب مافرط منه ... وكانت والدته أول من أسر لها بمكنون قلبه فسرى فيها شعاع الفرح لما أخبر ها بأنه لم يعد تابعًا لعقيدة مانى ، غير أنه لم يكن قد تقبل بعد العقيدة المسيحية . وفى ذلك يكتب أوغسطينوس :

" وضاعفت مونيكا من صلواتها ودموعها قائلة : أيها الرب أتوسل إليك أن تسرع فى خلاصه . وكثر ترددها على الكنيسة حتى أن اسمها صار على لسان أمبروسيوس " .

فقد كان هذا الأسقف معجبًا بها أشد الإعجاب . ولما حاول أوغسطينوس أن يتتاقش مع أمبروسيوس بخصوص الإيمان رفض رئيس الأساقفة وأرسله إلى والدته برسالة بسيطة حكيمة ، لأنه كان يؤمن ببركة وجود أم له مثل هذه .. ويا لحكمة أمبروسيوس وسياسته العجيبة ...

وفي رسالة من رسائل الاعترافات ، كتب أوغسطينوس يقول :

" لقد تأسفت لعد إمكانى الاسترشاد بأمبروسيوس كثيرًا ، لأنى لم أجد أمبروسيوس فى وقت قراغ مطلقًا ، مع أنى كنت فى مسيس الحاجة إليه ". ومن الواضح أن الأسقف كان يتعمد تجنب المناقشة ، ولكن صلاحه أثر تدريجيًا فى قلب أو غسطينوس .

" لقد وجدت أمبروسيوس سعيدًا ومحاطًا بالمجد ، فحسدته على كل نلك. غير أنى لم أعرف سعادته الحقة. إن سعادته كانت تكمن فى الرجاء العظيم الذى حفظه من غرور العظمة وفى الصوت الذى كان يتكلم إلى قلبه، وفى البهجة التى كان يتذوقها فى خبز الحياة ".

وببطء أشرق النور على أوغسطينوس ..

وبدأت قيود الخطيئة التي سبقت أن مهدت الكفر تتكسر فقد أرجعته قدوة حياة أمبروسيوس إلى المسيح .

يصغى إلى فصاحته . وراقب حياته عن كثب ، حيث كان تحقق ـ أكثر من الكلام ـ من قيمة الصلاح وعظمة السلام الداخلي التي تجلت في حياته اليومية بين الأطفال والفقراء والمعوزين !.

لقد تأثر ضمير أوغسطينوس تمامًا وانجذب قلبه للمسيح بشدة ، فتوجه في الحال إلى مونيكا ليسكب عبارات التوبة والفرح في قلبها ، مبرهنًا على صدق تحوله إلى الله باحترامه وتقديسه للمحبة البشرية الحقيقية التي تجاهلها سابقًا .

وتأجل عماده بضعة شهور وقضى نهاية ذلك العام فى هدوء بالقرب من ميلانو بجوار بيت مارسيللينا يدرس الكتاب المقدس الذى لأجله كان قد تكرس أمبروسيوس وأخته ولاسيما سفر إشعياء ـ عملاً بنصيحة أمبروسيوس ـ كتمهيد للإنجيل .

وفى الصوم الكبير التالى كان ملازمًا الكنيسة مشتركًا فى ترنيمات أمبروسيوس الملهمة مصغيًا إلى عظاته بشغف عظيم .

ويكتب أو غسطينوس عن ذلك الوقت قائلاً:

" لم استطع أن استنشق الروح إلا في الكنيسة ، فكم تدفقت ألحان كنيستنا هذه إلى قلبي . وكانت الكلمات تستقر في أذنى فيستقر الحق في قلبي ، وتسيل دموعي وأجد راحتي وسروري " .

وأخيرًا في عيد القيامة ( ٢٤ أو ٢٥ أبريل سنة ٣٨٧م) تقبل أو غسطينوس سر العماد المقدس من يد أمبروسيوس حيث تقابلت هاتان النفسان العظيمتان على ضفة نهر الحياة !!

وبعد ذلك مباشرة غادر أوغسطينوس ميلانو مع والدته ولم يعد يرى أمبروسيوس ، ولكن عظاته وترانيمه المقدسة وحياته التقوية بقيت حية فى قلب تلميذه .

ثم رقدت مونيكا بسلام بعد عماد ابنها بوقت قصير جدًا . وكتب أوغسطينوس وهو في غمرة الحزن على فقدها يقول :

" لقد وجدت عزائى فى كلمات أمبروسيوس الحقة عن الله الأبدى خالق العالم " .

وكان يقول عن أمبر وسيوس:

" كنت أصغى إلى أمبروسيوس المبارك بشغف ، إذ كنت اعتبره أبى لأنه ربانى فى الإيمان وولدنى فى المسيح يسوع ، لقد سمعت خطبه ورأيت أعماله وثباته وتجاربه . إن العالم الرومانى يعرف ذلك أيضناً ويشهد به ويشترك معى فى تكريمه " .

وقد تميز أمبروسيوس بشخصية نشطة فذة عديدة القدرات والنشاط إلى درجة تحير العقول ، إذ أنه كرجل من رجال الدولة قام بأسفار ليضطلع بمفاوضات للصلح بين الممالك ، وكرجل من رجال الكنيسة قاوم أخطاء الأباطرة بحكمة ، وكراع كان يحرس النفوس بصبر ، وكقاض في محكمة

الأسقفية ضرب أروع مثال في التأنى في فحص القضايا والقرارات بدون محاباة . أما خطاباته فتعتبر وثائق هامة للحياة العامة في ذلك العصر ، كما أنها تكشف لنا أسرار حياة كثير من الكادحين والمتألمين .

أمبروسيوس شجاعًا يتكلم ضد ظلم الأغنياء بلا حذر وبعنف كان أنانيتهم ومغالاتهم في الترف والرفاهية ، وكان يصب عليهم جام توبيخه . فقد قال :

" إن آخاب قام من القبر . وفى كل يوم يذبح (نابوت) جديدًا " . ثم يسأل : " هل اقتسم الملائكة السماء فيما بينهم ؟ إن الطيور كلها تشارك الهواء فى حرية والأسماك جميعها لها البحر ، ماعدا الإنسان فإنه يسر بعدم إشراك الآخرين فى مسراته " .

وبالرغم من تكدس هذه الاهتمامات ، استطاع أمبروسيوس أن يجد فسحة من الزمن ليؤلف ألحانًا كنسية وترانيم ، بالإضافة إلى دراساته وشروحاته في الكتاب المقدس وفي كليهما كان يحلق بروحه في سماء القداسة كل يوم . ومن قوله : " إذا لم نسمو ونرتفع مثل ملاك ، فلنطر مثل سنونو " . أما أمبروسيوس فقد سما فعلاً إلى الله مثل ملاك !!

هذا ولم تكن ترانيمه مجرد أبيات شعرية ومعان موزونة ، بل كانت بمثابة غذاء للروح . فقد أغنى قلب مدينة وأشبع وآروى قلب الجياع والعطاش إلى البر ، حتى سرت كلماته وأنغامه المقدسة فى كل بيت وكل كنيسة .

والتراتيل التي سُميت أمبروسية ، كلها ذات أوزان شعرية قصيرة ولها نغمة واحدة وهي غير مقفاة . إن لغة هذه التراتيل اللاتينية القديمة تسمعها في الكنيسة وكأنها غذاء طازج آت من السوق حالاً أو من ميدان القتال أو

من المحكمة . ففيها تعبير هادئ ثابت وسلاسة ووضوح في الكلام ، ولها خاصية الهيبة والوقار التي في لغة القانون والحرب . تختلف عن الكلام العامي للشعب ولكن لاتختلف كثيرًا عن اللغة الإيطالية الأدبية في عصرنا هذا وغيرها من اللهجات المختلفة في ميلانو وجنوه وفينيس .

وكما يخبرنا القديس أمبروسيوس والقديس أوغسطينوس أن الشعب كان يترنم بها أثناء العمل وفى الطريق وفى المنزل ، كما كانت تنشدها مجموعات كبيرة فى داخل الكنيسة .

ومن الواضح أن أمبروسيوس كان مغرمًا بدراسة الطبيعة ففى كتابه المسمى " الهكساميرون " أو " شرح أيام الخليقة " أفكار نيرة كثيرة عن ابداع الخليقة وجمالها وتنسيقها ...

#### نياحته :

اقترب أمبروسيوس من راحته ، ومع أنه لم يكن قد جاوز السابعة والخمسين ولكن الجسد الذي تعلل بأمراض شديدة قد أنهكه العمل والكفاح!! وفي عام ٣٩٧ أي بعد عامين من وفاة ثيئودسيوس ـ توقف عن الكتابة. غير أنه استمر في قراءاته وتأملاته . وقد حدث مرة أثناء تأملاته أن رآه سكرتيره بولينوس ، وقد توهج وجهه بالنور . وبينما كان يملي على سكرتيره شرحًا للمزمور الرابع والأربعين إذ به يلتفت إليه ويقول :

" إنه لمن المؤلم أن ننتظر طويلاً طلوع النهار الذى فيه يبلع الموت من الحياة . ولكن ـ لحسن الحظ ـ أن سراج كلمة الله لايبرح أعيننا ... استيقظ يارب . لماذا نتام ؟ لأن أنفسنا منحنية إلى التراب ، قم أعنا ونجنا من أجل

رحمتك ". ثم تداعت قواه ، ولم يعد قادرًا أن يعلم أو يتكلم .. واستجاب له الله الذي دعاه فقام فعلاً ونجاه واحتضنه إلى الأبد ...

كان ذلك في آخر مارس ، حين كان صديق صباه "سيمبليكانوس " يلازمه ملازمة الظل .

وحدث أنه في أحد الأيام بينما كانا يصليان معًا ، أن رأى أمبروسيوس الرب يسوع المسيح يقترب بابتسامة إلهية ويدعوه لمرافقته في السماء .. فعلم القديس أن قيوده قد انحلت !!

أما البلاط الأمبر اطورى الذى كان يعرف قيمته ، فقد ارتاع عندما علم بقرب منيته . فأرسل إليه وفدًا من أصدقائه حتى يتوسل إليه أن يصلى لكى لايفارقهم سريعًا ! . ووصل الوفد والتف أعضاؤه حول فراشه باكين ومصلين . وتوسلوا إليه أن لايتركهم ... فشكرهم بحرارة وأجاب بعباراته المألوفة :

- " إنى لم أعش بينكم ، ولذلك فإننى أخجل أن أعيش أكثر !!.. ولكن الأخشى الموت إذ لنا إله صالح ..

وكانت مارسيللينا تجاهد بصلواتها وعنايتها الفائقة به حتى يبقى لها قليلاً أيضنا ...

ولكنه أسلم الروح !...

ففى يوم الجمعة العظيمة ٣ أبريل سنة ٣٩٧ م ، وفى حوالى الساعة الواحدة صباحًا ـ كما سجل سكرتيره بولينوس: " مد القديس ذراعيه على هيئة صليب ليصلى ، ولم يغير هذا الوضع حتى لفظ آخر نفس ، وكنا نتتبع صلواته بحركات شفتيه ، ولكننا لم نستطع سماع ما كان يقول . وكان "هونوراتوس" قد صعد إلى غرفته فى الدور العلوى ليستريح . وحوالى

منتصف الليل سمع صوتًا يناديه ثـ لاث مرات قائلاً: "أسرع ، وقم لأنه راحل ! ".

ققام هونوراتس وأعد الجسد والدم الأقدسين ونزل بهما .. وبعد أن تتاول أمبروسيوس أسلم الروح !..

واختفت الأرض من ناظريه إلى الأبد ، ولكن انفتحت عيناه للسماء ..

وفى اللحظات الأخيرة جدثت أعجوبة من هذا الراعى الأمين الذى ظل أمينًا على رعيته حتى وقت موته . إذ تجمع بعض الشمامسة فى ركن غرفته يتساملون من الذى سيخلف أمبروسيوس . واقترح أحدهم سمبليكانوس ، وأجاب آخر أنه كبير السن . وكأنما النقطت أننا الأسقف الذى ينازع الموت هذا الحديث الذى يختص برعيته ، ففتح فاه ونطق بكلمات مسموعة :

" إنه كبير السن ولكنه فاضل !... "

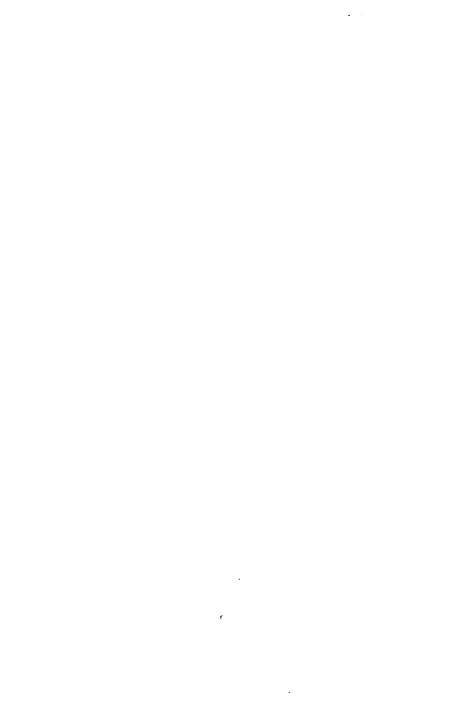
فارتاع الشمامسة إذ حسبوا أنه حى وأنه سمعهم ، فــَاختفوا فــى الحــال . ولكن الكلمات كانت غير مائتة .. فخلف سمبلكيانوس أمبر وسيوس !..

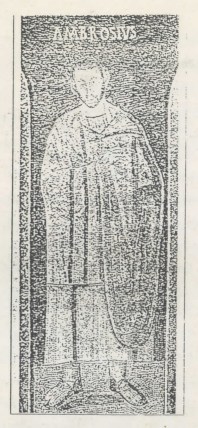
وفى يوم عيد الفصح حملوا جسده إلى كنيسة أمبروسيوس الكبيرة ، واحتشدت الجماهير حوله رجالاً ونساءًا من جميع الأديان ، واتحدوا جميعًا حوله رجالاً ونساءًا من جميع الطبقات وجميع الأعمار بل ومن جميع الأديان ، اتحدوا جميعًا بشعور من الحزن المصحوب بالتقدير .

أما هو فقد بدأ يدخل في بهجة فصح آخر في الأعالے.

# نقوص الآباء التي قدرت :

| ( <del>:#</del> £) | : رسائل القديس أنطونيوس ( جزءان )                            | 1161         |
|--------------------|--------------------------------------------------------------|--------------|
| (تغذ)              | : لاتطفئوا الروح ـ مار فإكمسينوس                             | 1,4          |
| (نفذ)              | : المسيح في رسائل القديس أثناسيوس                            | ١٣           |
| (نفذ)              | : تجمد رينا يمنوع المسيح ـ القديس التاسيوس                   | 16           |
| (نفذ)              | : ظهور المسيح المحيى - للقديس التاسيوس                       | 10           |
| (نغذ)              | : الروح القدس (٣كتب) - القديس أمبرومتيّوس                    | 1.4.1.7      |
| (نفذ)              | : شرح قاتون الإيمان ـ القديس كيرلس الأسكندري (عمود الدين)    | 14           |
| (نغذ)              | يُضد الأربوميين المقالتان ٢٠١ ـ القديس الثاميوس              | * * * * *    |
| (نغذ)              | : المسيح واحد ـ تلقديس كيرنس الأسكندري (عمود الدين)          | 41           |
| (نفذ)              | : رسائل القديس كيراس (جـ١) إلى نسطور ويوحنا الأنطاكي         | 44           |
| (نفذ)              | : شرح إنجيل يوحنا (جـ١) للقديس كيرلس الاسكندري               | Y <b>£</b>   |
| (تقذ)              | : رسائل القديس كيرلس (جـ٢) من ١ ـ ٣١                         | 40           |
| (تغذ)              | : تفسير إنجيل لوقا (الجزء الأول) ـ للقديس كيرلس الاسكندري    | **           |
|                    | : عظات القديس مقاريوس الكبير (طبعة ثانية منقحة)              | <b>Y V</b> , |
| 15,                | : الاثنتياق إلى الله (تفسير المزمور ٤١) لديديموس الضرير      | ۲۷_م۱۱       |
|                    | : تفسير إنجيل لوقا (الجزء الثاني) ـ للقديس كيرلس الاسكندري   | 44           |
|                    | : الرب يرعاني (تفسير مزمور ٢٢) لديديموس الضرير               | ۲۲_ ۲۲       |
| 1.7                | : أوريجينوس ـ عظات على سفر العدد                             | ۳.           |
|                    | : الروح القدس ـ للقديس أتناسبوس                              | <b>T</b> -1  |
|                    | : ضد الآريوسيين المقالة الثالثة للقديس أثناسيوس              | **           |
| i i                | : شرح إنجيل يوحنا ـ الجزء الثاني ـ للقديس كيرلس الإسكندري    |              |
|                    | : رسائل القديس كيرلس (الجزء الثالث) من ٣٧ ـ ٥٠               | <b>T</b>     |
|                    | : تفسير إنجيل لوقا (الجزء الثَّالث) ـ للقديس كيرلس الاسكندري | 40           |
|                    | : الأسرار للقديس أميروسيوس مع سيرة حياته (طبعة ثانية لرقم ٢) | 41           |
|                    |                                                              |              |





فريسكا للقديس أمبروسيوس أسقف ميلانو موجودة بكنيسة القديسين صليب ويقطر بميلانو من القرن الخامس

### يطلب هذا الكتاب من:

🕏 مركز دراسات الآباء ت: ٢٤١٤٠٢٣

🕏 بيت التكريس ت: ٨٣٦٣٨٩

🕏 ومن المكتبات والكنائس بالقاهرة والأقاليم.