# الركايح

المغريفوربوس الكبير

كنيت ما مربس بالينبورنغ



المغريفوربوس الكبير

الجزء الاول

سخنيت ما مرجب بالمين وينج

# which are

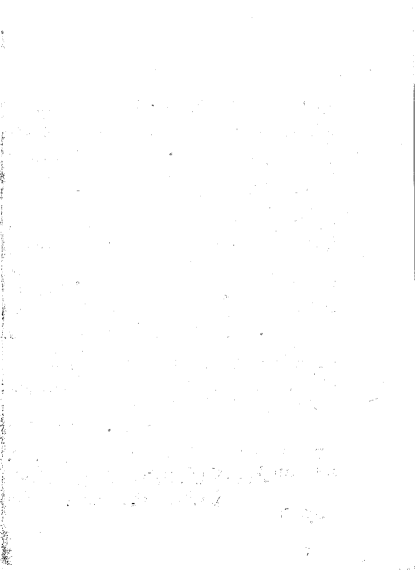
هذا الكتاب يبحث في موضوع يهم الكنيسة المقدسة في كل الأجيال موخاصة في حيلنا هذا . فوضوع الرعاية بالنسبة للكنيسة الأرثوذكسية هو موضوع حيوى لأنها كنيسة أبوية . ومنذ اللحظة التي ضعفت فيها الرعاية وقترت الأبوة في الكنيسة ، منذ هذه اللحظة والكنيسة تما في ضعفاً وركوداً.

ولهذا الكتاب قيمة تاريخية إذ أنه كان يسلم للأساقفة في أوربا عند وسامتهم أمام المذبح مع الانجيل المقدس وقوانين الآياء الرسل. ومما يضيف إلى قيمته التاريخية أن إغريغوريوس الكبير استتى موضوعه واقتبس كشيراً من العظة الثانية كستبها القديس اغريغوريوس العزينري عن الرعاية في سنة ٣٦٣ م. وقد أوردنا مثلا لهذا في الفصل السادس من الباب الأول. وريما إستمان المؤلف بكتاب « الكهنوت » للقديس يوحنا ذهبي الفم الذي كستب في سنة ٣٨٢ م. إلا أنه ليس لدينا دليل قاطع على هذا .

بق أن تعرف أيها القارىء العزيز أن الكتاب يتا لف من أربعة أبواب ترجم الجزئين الأولينمنهم عن النص الوارد في مجموعة كتا بات الآباء الأولين The Aincient Fathers Writtings بعد ما قورنا بالنص الوارد ف مجموعة «آباء نيقية » .

The Nicene & Post Nicene Fathers, 2nbs., Vol. VII. راجين الرب يسوع الراعى الأعظم أن يا تم الكتاب بالثمر المطلوب لحدمة «الكنيسة الجامعة رعاة ورهية ، له المجد آمين ؟

المكنيسة



# الناب الاول

من و بولية السراعي

من أغريغوريوس إلى أخيه المكرم الاسقف الشريك ما القديس يوحنا. أخى العزيز: إنك تلومنى فى عطف واتضاع لانفي قصدت باختبائى هذا ، الهروب من ثقل الاعباء الرعوية . وكل ما أخشاه أن تظهر هذه الاعباء للبعض وكانها هينة وبسيطة لذلك قصدت من هذا الكتاب أن أبين كم هى شاقة كى يعلم الذين لم يحملوا نيرها أنه لاينبغى لهم - فى نظرى - أن يسعوا بجهالة فى يعلم الذين قد صاروا جهلاء لرغبتهم الملحة فيها فليشعروك يخوف فى إقتنائها .

إن طبيعة الموضوع لتتطلب من الراعي أن يدرك جيداً .

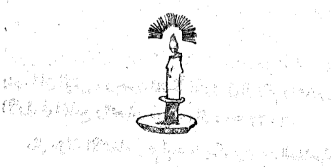
أولا: ماهية الطريقة التي ينبغي بها الاقدام إلى مكانة عالية. القسدار.

ثافياً: كيف يسلك الراعى حين يصل إليها باستحقاق . وكيف يفبغى أن يعلم الآخرين فى حياة الاستقامة ، وبأى نوع من اليقظة ينبغى أن يتحقق الراعى من ضعفاته اليومية خسلال. قيامه بخدمة التعليم .

ينبغى أن تتضح كل هذه الامور لئلا يفتقر إلى الإتضاع

يعد الوصول إلى هذه الدرجة . إن طرق الحياة الآن تناهض عاماً هذه الحدمة ، فلقد إبتلع العلم حياة الاستقامة و بالغ الفكر البشرى في تقدير العلم . لهذا وقبل كل شيء يجب أن يضع الحوف حداً لإشتهاء الوصول إلى مثل هذه المراكز . أما إن وصل الانسان إلى مثل هذه المراكز . أما إن وصل الانسان الممثل هذه الدرجة دون أن يطلبها فلتكن حياته سبباً في تمجيدها، إذ من الضرورى أيضاً أن تظهر إستقامة الراعى في سلوكه عن طريق الوعظ والارشاد .

أخيراً ليسلىش، أضيفه إلا أنه ينبغى أن نتحقق من ضعفاتنا الذاتية التي تحقر من قدر كل ما أحرزناه من أعمال لئلا يؤدى زهو غرورنا إلى تجريد هذه الأعسال من قيمتها في عين الديان غير المنظور.



# الفصيب ل الأول

لا يجسر أحد أن يقوم بتعليم أى فن من الفنون إلا إذا أنقنه في المتأمل والدراسة . إذا كيف يندفع غير المتأمل ويحمل واجبات الرعاية على عائقه وهو يعلم أن قيادة النفوس هي فن الفنون .

ومن منا لايعرف أن جراح العقلهى أشد تأصلا من جراح المجلسد الداخلية إن الذين يجهلون خواص العقاقير الطبية يخشون أن يعلنوا أنهم أطباء للجسد، ولـكن مما يؤسف له أن الذين يجهلون المبادىء الروحية تماماً، لايترددون فى كـشيرمن الاحيان فى أن يدعوا أنهم أطباء للروح.

ومع أن العناية الإلهية قد فرضت على أصحاب المسئوليات أن الاحظوا الامور الدينية ، إلا أن البعض منهم يتوق إلى العظمة والتقدير باستمراض مظهرى لسلطتهم داخل السكنيسة المقدسة. انهم يرغبون فى الظهور كمعلمين ويشتهون السيادة على الآخرين كما يشهد الحق الإلهى « ويحبون المتسكأ الآول فى الولائم والمجالس الاولى فى المجامع والتحيات فى الاسواق ، مت ٢٠: ٣.

مثل هؤلاء الاشخاص هم أبعد ما يسكونون عن الصلاحية

قلقيام بأمانة ولياقة بالواجبات الرعوية ، إذ يبلغ بهم الامر أن يصيروا معلمين للتواضع بكلام كله كبرياء ، ومن الواضح أنه فى مثل هذا التعليم لاينطقون إلا بلغو باطل ، إذ هم يعلمون عكس مما يسلمكون . على هؤلاء الناس يعلن الله غضبه على لسان النبي قائلا دهم أقاموا ملوكا وليس منى، أقاموا رؤساء وأنا لم أعرف مه هوشع ٨ : ٤ .

هؤلاء يحسكمون برأيهم وليس بإرادة المدبر الاعلى. إنهم "لا يستندون على أية فضيالة فالله لم يدعوهم ، لكنهم إندفعوا يجشعهم إلى منصب الرعاية. وحقيقة الامر أنهم لم يصلوا إلى ذلك الله المنهم والمكنهم إغتصبوه .

إن الديان العادل ينكرهم ويتجاهلهم لآن الذين يخفف عنهم «التجارب والآلام في هذا العالم إنما هم في الحقيقة مرفوضون منه المخدا يقول رب المجد لمثل هؤلاء حتى ولو قاموا بصنع المعجزات. و تباعدوا عنى ياجميع فاعلى الظلم ، و لا أعرف كم قط ، لو ٢٧: ٧٧،

إن صوت الحق الإلهى يوبخ عدم صلاحية مثل هؤلاء الرعاة عنائلا : دوهم رعاة لايعرفون الفهم ، أش ١٥:٨، ومرة أخرى يؤنبهم الرب قائلا : دوأهل الشريعة لم يعرفونى ، أر ٢ : ٨ .

لذلك يشكو الحق الإلهى من هؤلاء الرعاة لانهم لم يعرفوه إذ لا أحد يفهم سمو خدمة القيادة إلا الذين عرفوه فالذين يجهلون ما هو الرب يتجاهلهم الرب كما يقول بولس الرسول و ولسكن أن يجهل أحد فليجهل ، (كو ١٤ : ٣٨ .

إن ء\_دم استحقاق الراعي يكون في أغلب الاحيان موافقاً " لعدم استحقاق الرعيـة ، فإذا كان الرعاة لم يملـكوا نور المعرفة. نتيجة لخطيئتهم الشخصية فإنه يتمع ذلك أن تعثر الرعية التي تتمعه بسبب جهام حسب قصاص القضاء من أجل ذلك قال رب المجد يسوع . إن كان أعمى يقود أعمى يسقطان كلاهما في حفـــــرة . مت ١٥ : ١٤ ، لو ٦ : ٣٩ وفي هذا قال صاحب المزامير متنسًّا " لتظلم عيونهم عن البصر وقلقل متونهم دائماً ، من ٩٩ : ٣٣ . فالقادة يمثلون العيون لأنهم يقيمون في أعلىالامكمنة وقد أخذوك على عانقهم توضيح الطريق أما الذين يتبعونهم وقد إرتبطوا بهم فهم يشبهون ﴿ الْمُتُونَ ﴾ فإن أظلمت العيون إنحنت المتون أيضاً ﴾. ﴿ لَانَّهُ إِنْ فَقَدَ الْقَادَةُ نُورُ الْمُعْرَفَةُ سَقَطَ الَّذِينَ يَتَبَّعُونُهُمْ تَحْتُ تَقَلّ

## الفعيس الشان

#### على الدين لم يختبروا في حياتهم ما تعاموه بالدراسة الا يقولوا خدمة الرعاية

هناك من يفحصون الوصايا الروحية باجتهاد فكرى ثابت للكمنهم بسلوكهم يطثون على ما أدركوه بفهمهم . إنهم يسرعون إلى تلقين كل ما تعلموه من الدراسة وليس من حياتهم العملية . وبذلك فهم يناقضون بسلوكهم ما يعلمونه بأفواههم .

وهكذا إذ يسير الراعى فى الاماكن المتحدرة يتبعه القطيع في سقط فى وهدة الحلاك .إن الرب يحزن من معرفة الرعاة الردية فيقول على لسان النبى و أهو صغير عندكم أن ترعوا المرعى الجيد و بقية مراعيكم تدوسونها بأرجاحكم وأن تشربوا من المياه العميقة والبقية تسكدرونها بأقدامكم وغنمى ترعى من دوس أقدامكم و تشرب من قدر أرجلكم ، حز ٣٤ : ١٨ ، ١٩ .

ومن الواضح أنه عندما يرتوى الرعاة من سبيل الحق بقهمهم العائب فإنهم ينهلون مياها صافية نقية ولكسم إذ يفسدون. التأمل المقدس بحياتهم الشريرة فإنهم يكدرون المياه بأقدامهم م حومن البديهي أن الرعية ستشرب من هذه المياه الملوثة التي تعكرت. حمن هذه الآقدام ، ثم تمتنع عن تنفيذ التعاليم التي سمعتها لأنها تتتمثل بالقدوة الشريرة التي تراها .

وبينها تتوق الرعية إلى فعل ما يقوله الرعاة فإنها تنحرف من المحراء ما يفعلونه فتمتص الطين مع ما تتجرعه وكأنها تشرب من ينبوع ملوث لهذا كمتب النبي قائلا إن الكهنة الاشرار قد صاروا خفاً لهلاك الشعب وأيضاً يقول الرب بالنبي بخصوص الرعاة مد كانوا معشرة ثم لبيت اسرائيل ، حز ٤٤: ١٢.

ليس هناك من يلحق الآذى بالسكنيسة أكثر من أوائك قالدين لهم صورة القداسة ولقبها ولسكنهم يتصرفون تصرفا فاسدا. ومن الخطأ الفادح أن نعهد بمكانة الرعاية إلى شخص مقصر حيث أن الرعاية هي القدوة . وإن إساءة اختيار الراعي ينتج عنها عواقب وخيمة إذ أنه وهو عاطىء سيأخذ كرامة من أجل مهذه المسكانة التي وضع فيها .

فليهرب كل انسمان غير مستحق من ثقل هذا الإثم العظيم ويتأمل مصغياً بأذنى قلبه لهذا الصوت القائل , ومن أعثر أحد حولاء الصغار المؤمنين بى فحير له أن يعلن فى عنقه حجر الرحى

ويغرق فى لجة البحر ، مت ٦:١٨ ، لو ١:١٧ . إن حجر الرحمة يرمن هنا إلى دوامة الحياة ولجة البحرتشير إلى الهلاك الآبدى فمن الافضل جدا أن يهلك انسان علمانى بمفرده لبس ثوب القداسة صورياً من أن يخلع الحادم على نفسه ذلك الثوب ويهلك الآخرين يقدوته الشريرة . وإنى لمتيقن أن عقباب الجحيم سيكون أخف وطأة لو سقط هذا الانسان فيه بمفرده دون أن يكون سبباً فيه سقوط الآخرين معه .



## الفصيل الثالث أعبساء الرعاية

#### عدم الاهتمام بالشدائد - الحدر من غرور النجاح

لقد قلمنا هذا باختصار لتظهر كثرة أعباء الرعاية ، لئلا يندس غير المستحق لهذه الحدمة المقدسة فيستعلى بدافع الرغبة في المجد فيقوده هذا إلى الهلاك من أجل هذا يقول يعقوب في محبة أبوية محذراً ولا تكونوا معلمين كثيرين يا إخوق ، يع ٣٠٠٠

لآجل هذا فإن الوسيط بين الله والناس الذي يفوق في المعرفة والفهم كل الارواح السمائية ، والذي يحكم في السماء منذ الآزل قد هرب من قبوله مملكة أرضية لآنه مكتبوب عنه « أما يسوع فإذ علم أنهم من معون أن يأتوا ويخطفوه ليجعلوه ملكا إنصرف أيضاً إلى الجبل وحده ، يو ٣ : ١٥ . من منا يستطيع أن يملك تمساماً على الناس بلا لوم مثل هذا الذي يدبر رعيته التي خلقها بذاته !! لكن يسوع أتى في الجسد ليسفقط لكى يخلصنا بآلامه بذاته !! لكن يسوع أتى في الجسد ليسفقط لكى يخلصنا بآلامه على ليعلمنا أيضاً بحياته مقدماً مثالا للذين يتبعونه لذلك رفض علما الله وارتضى أن يذهب بإرادته إلى خشبة الصليب . همكذا

هرب من المجد العظيم الذي قدم له واختار ألم الموت وذله لسكى يشترك معه أعضاء جسده في الهروب من بجد العالم، فيتعلموا عدم الحوف من الشدائد وحب الضيقات من أجل الحق، والحذر من غرور النجاح لأن النجاح غالباً ما يدنس القلم بالمجد الباطل، أما الضيقات فتنقيه بالاحزان. في النجاح يتناسى الانسان حقيقة نفسه الضيقات تخمد نار العظمة. في النجاح يتناسى الانسان حقيقة نفسه وفي المنيقات يعود الإنسان ولو مضطراً إلى نفسه ويترف حقيقتها في النجاح تحسب كل الاعمال الخيرة السابقة كلاشيء، أما في الضيقات فتذوب كل الذنوب حتى المزمن منها.

ومعلوم لدينا من خبرتنا العامة أنه فى مدرسة الشدائد يعود القلب إلى تنظيم نفسيه بنفسه . وعلى العكس عنسدما يبلخ المرم مركزاً عالياً فإنه على التو يتغير القلب ويتعظم .

هكذا تحقق شاول في أول الامرأنه غير مستحق فهرب من أبحاد اللك لحكن بعد أن تولى الملك إنفتح بالسكبرياء (١ صم) فتركه صمو ثيل وتخلى عنه لانه إشتهى مجد الناس و رضائهم. وأيضاً داود الذى كان مقبولا في كل أعماله أمام الله الذى إختاره ، عجرد تحرره من التزاماته إنطلق في أوهامه الفاسدة في عنف وقسدوة فقتل الرجلل ١١ وضعف بالزنا إذ إشتهى المرأة

(٢ صم ٢٠،١١) تعلم يا أخى من داود الذى بعطفه أبق على حياة، الشرير شاول ، ولسكسنه بعد أن ملك لم يتردد فى قتل البار أوريا الحثى .

حقاً لقد رفض أو لا أن يقتل الشرير الذي طالمـا إضطهده لـكـنه بعد أن ملك قتل قائده المخلص و هو يعلم مع ذلك الاضرار التي ستحوق به.



## الفصي لالترابع

#### الانشغال بالمور الرعاية السكثيرة يشتلت تركبز العقل

عندما ينشغل الراعى بأعباء الرعاية ، فإنه غالباً ما تتملك الحيرة من تعدد مسئولياتها . فعندما يتشقت فكره فى إهتمامات كثيرة وينشغل بها فإنه يجد نفسه غير أهل لواحدة منها لذلك ينبهنا يشوع بن سيراخ محذراً : , يابنى لا تكن أعمالك فى أشياء كثيرة ، (يشوع بن سيراخ ١٠:١١) .

إن العقل لا يستطيع أن ينحصر فى متابعة شىء إذا كان مشتماً عين أموركثيرة ، وعلى ذلك فإذا انشغل فى البحث عن إهتمامات دخير له عليه فإنه فى الواقع يفقد إهتمامه الثابت بباطغه . ومن العجيب أن يعرف العقل كيف ينظم الأمور الخارجية ويوزع اهتمامه بين كشير منها فى حين أنه يجهل حقيقة نفسه . فهو إذ ينشغل بالامور الخارجية فرق ما ينبغى يصبح كأنه فى رحلة طويلة إنهمك فيها فنسى هدفها . مثل هذا العقل يكون بعيداً كل البعد عن فحص ذاته حتى أنه لا يشعر بما يقاسيه من أذى و بما يرتكبه من أخطاء جسيمة إن حزقها الملك لم يتحقق أنه قد أخطأ

حين كشف للغرباء الذين أتوا إليه ذخائر بيته من ذهب وفضة وإذ ظن أنه فعل حسناً وقع تحت غضب الديان وعوقب كل أبنائه الذين خرجوا من صلبه (أش ٣٩: ١ - ٧).

و هكذا عندما يكون لدى الراعى إمكانيات و فيرة فإنه غالباً ما يقوم بأعمال تعجب منها الرعية لمجرد صنعها، الآمر الذى يؤدى به إلى انتفاح عقله بأوهام تثير غضب الديان معانه لم يصدر عن هذا الراعى فى الظاهر أى فعل شرير . لمكن الذى يدين والذي يدان يمرفان ما فى الباطن فمندما نصنع التعدى فى قلوبنا لا يعرف للناس عن ذلك شيئاً لمكن الديان شاهد على آثامنا .

إن ملك بابل لم يكن متكبراً لأنه تفوه فقط بأقو الالتشامخ، فلمقد سمع من فم النبي حكم الرفض من قبل الرب قبل أن يبوح بكبريائه. وقد تنقي حقاً من خطية الـكبرياء عندما إعترف أمام كل الشعب بالله الواحد الجبار الذي أغضبه. ثم بعد ذلك إذ ارتفع بازدهار قوته وسر بعظمة ما حققه تعالى بغروره الذاتي عن كل الآخرين ثم إذ إنتفخ بالـكبرياء قال! وأليست هذه بابل العظيمة التي بنيتها لبيت الملك بقوة اقتداري و بجدل مجدى ، وهكذا وقع تحت طائلة الغضب الإلهي الذي أثارته كبرياؤه الـكامنة في داخل نفسه لآن الديان العادل يرى أو لا مافي كبرياؤه الـكامنة في داخل نفسه لآن الديان العادل يرى أو لا مافي

الخفاء ثم يوبخ علانية لذلك أحاله الله إلى حيوان أبكم وعزله عن محتمع الانسان وأسكينه مع الوحوش بعد أن سلبه عقله . إن من يرفع ذاته فوق كل الناس يفقد إنسانيته حسب عدالة الحكم ووضوحه وإننا إذ نورد هذه الامثلة لا نلتى اليأس فى قلوب المقبلين على هذه الخدمة بل نحصن القلوب البسيطة من إشتها ثما لشلا يتجرأ الفاسدون فيغتصبون المراكز السامية ، ويحاول الذين يتعثرون فى الاراضى السهلة أن يتسلقوا الوهاد والقفار .



## الفصيال لخاميس

عن اصعاب الراكز السامية الذين عكنهم افادة الآخرين عن طريق. الاقتداء بفضائلهم الشخصي يهر بون من الخدمة لاجل سلامهم الشخصي

يوجد من الناس من أعطوا فضائل سامية وتميزوا بمواهب عظيمة لتدريب الآخـرين، وولاء الذين لم يتدنسـوا في حبهم، للطهارة وتقووا بقوة العنمة ، وشحنوا بطعام المعرفة وتواضعوا بصير مقاسين آلاماً كشيرة ، ثا بتين في حصنهم الروحي، مترفقين. بشفةتهم على الآخرين، أشداء غير متهاونين في العدالة، هؤلاء برفضهم مراكز الرعاية عندما يدعون اليها يحرمون أنفسهم من. هذه المواهب التي نالوها لا لانفسهم فقط بل من أجل الآخرين. أيضاً . وإذ ينظر هؤلاء إلى مصلحتهم الشخصية ، لا إلى مصلحة الآخرين فإنهم يفقدون مثل هذه الاشياء النافعة رغبة منهم في الاحتفاظ بها لانفسهم فقط. لذلك قال الحق الإلهي لنلاميذه و لا يمكن أن تخفي؟ مدينية موضوعة على حبل ولا يوقدون. سراجاً ويضعونه تحت المـكيال بل على المنارة فيضيء لجميع الذين. في البيت ، من ه : ١٤ . ولذلك قال رب المجد أيضـاً لبطرس ﴿ يَا سَمَعَانَ بِنَ يُونَا أَتَحْبَنَى ﴾ والموقت عندما أجابه سمعان أنه يحبُّ

أخبره يسوع قائلا وإن كسنت تحبنى أرعى غنمى ، يو ٢١: ١٧. إذا فإن كانت خدمـــة الرعاية هى إعلان عن الحب فإن الذين يرفضون رعاية قطيع الرب وقد إشتملوا بالفضائل يوضمون بعدم حبهم لراعى الرعاة الأعظم . لذلك قال بولس الرسول وإن كان واحد قد مات لاجل الجميع فالجميع إذا ما توا وهو مات لاجل الجميع لحكى يعيش الاحياء فيا بعد لا لانفسهم بل للذى مات لاجلهم وقام ، ٢ كو ٥ : ١٤ ، ١٥ .

يسوع هو أخونا الذي مات وقال بعد ما ظهر في مجد القيامة ه إذهبا قولا لإخوتي ، مت ٢٨ : ١٩ . المسيح مات واكن لم يكتمل بعد عدد البنين المختارين.وكما كان الآخ يأخذ امرأة أخيه الميت هكذا فمن الصالح أن تسند رعاية السكنيسة المقدسة إلى أصلح الناس لسكى ما يدبروها حسناً فإذا لم يقبسل فإن العروس يوجة الآخ تبصق في وجهه لآن كل من لا يعني بمساعدة الآخرين يما له من مواهب فإن السكنيسة المقدسة ترفضه أيضاً وتخلع أحد نعليه فيدعى بيته بيت مخلوع النعسل ، لانه مسكسوب و حاذين أرجله م باستعداد إنجيل السلام ، أف ٢ : ١٥ . وهكذا يوجد كا قلمنا أناس أعطوا مواهب عظيمة لسكنهم من أجل حبهم للتفرغ ومتابعة التأمل يرفضون خدمة الآخرين بالوعظ والارشاد ويحبون أن يعتزلوا في هدوء راغبين الوحدة للتأمل والآن إن حكمنا على سلوكهم بدقة فإننا نجدهم بالتأكيد مقصرين في حق خدمة الشعب . إذ بأى ضمير يفضل ذو المواهب خلوته الخاصة على منفعة الآخرين ، بينا هو يعلم أن الابن الوحيد الذي للآب المتعالى قدرن من حضن أبيه إلى وسطنا ليصنع خلاصاً لسكشير بن .



## الفيس لالسادس

الذين يهر بون من اعباء الرعاية بسبب التواضع يكو نون باخقيقة متضعين عندما لايقارمون الدعوة الالهية

بعض الناس يهربون من أعباء الرعاية بسبب الاتضاع الحقيقي إذ أنهم لا يشعر ون بأفضليتهم عن غيرهم بل يمتبرون أنفسهم أقل الجميع.

وتواضعهم هذا يكون حقيقياً فى عينى الرب عندما يكون متحلياً بفضائل أخرى ، فلا يكون هذا التواضع سبباً لرفضهم القيام بما يمكنهم تأديته على خير وجه لآن الذى يعلم أن إرادة العلى قد أقامته راعياً ومعذلك يرفضهذه الإرادة لايكون متواضعاً حقاً . لكن إن وضعت عليه أعباء الرعاية وله من المواهب ما يستطيع به أن ينفع الآخرين ، فعليه أن يخضع لاوامر الله ويبتعد عن خطية العناد ويهرب منها بقلبه ويقدم ذبيحة الطاعة حتى ولو كانت ضد رغبته (١) .

(١) في هذا يصف القديس إغريفوربوس الناطق بالإلهيات موقفة حاراً بين أمرين : بين خوفه من مسئولية الرعابة وبين عصبا له للهجوة الالهية بالهروب فيقول: « ولسكى نميز بوضوح بين الموقفين نقول أنه منجهة الحوف من هذه الحدمة فان لنا ملاذاً في ناموس الطاعة ، إذ الله بسلاحه ينظر إلى إما ننا ويجال من الذين يتكلون عليه ويضعون فيه كل آمالهم رعاء مكملين م المكن لا أعرف دينا يلجأ اليه الإنسان في حالة عصبا نه الدعوة . . أختى أن يسمع ذلك الإنسان هذا الصوت « أما همه فن يدك أطلبه » حر ٣ : ١٨ . . يسمع ذلك الإنسان هذا الصوت « أما همه فن يدك أطلبه » حر ٣ : ١٨ . .

## الفصراليابع

# عدح بعض الناس الذين يشتهون خدمة التعليم وعدح البعض الآخر الدين يساقون اليها تجبرين

يشتهى بعض الناس أحياناً منصب المعلم و بمدحون على ذلك. والبعض بساقون اليها مجبرين و يمدحون أيضاً لذلك ويظهر هذا بوضوح عندما نتأمل حالة نبيين أحدهما يقدم نفسه من تلقاء ذاته لرسالة التعليم بينها يمانع الآخر عن خوف ، فمثلا عندما سأل الرب عن الذى سيرسله قدم إشعياء نفسه باختياره قائلاها نذا إرسلني، أش ٢ : ٨ . بينها كان أرميا على العكس يمانع بوداعته فى أن يجبر على الذهاب قائلا و آه يا سيدى الرب إنى لا أعرف أن أتيكلم لانى ولد ، أر ١ : ٢ .

تأمل كيف أن هذين النبيين صدر عنهما قولان مختلفان مع أن هذين القولين لم ينبعثا من ينابيع حب مختلفة. فهناك ناموسان للحب، واحد منهما مبنى على حب الله والآخر على حب القريب. أراد إشعياء الحياة العاملة فى خدمة التعليم مدفوعاً إلى ذلك برغبته فى إفادة أقربائه . أما أرميا فقد إشتهى أن يلتصق بحب جابله فى حياة التأمل . إن الامر الذى سعى اليه الواحد هرب منه الآخر.

هُو احد يخشى لئلا يفقد بالتعليم فوائد التأمل الهـادى. والآخر يختى نتيجة لعدم التعليم أن يصيبة الاذى لقلة العمل المتواصل.

والآن لنفهم جيداً في كلمنا الحالتين أن الذي ما نع لم يقاوم تماماً والذي قبل الرسالة قد تطهر قبلا بحمرة من على المذبح ﴿ أَشُ ٣ : ٣ ) . إن الذين لم يتطهروا لا يحتى لهم أن يقوموا بهذه الخدمة المقدسة . والذين قد تطهروا بالنعمة الإلهية عليهم ألا يقاوموا الدعوة بكبرياء تحت ستار الاتضاع .

وحيث أنه من الصعب أن يعرف الانسان ما إذا كان قد متطهر أو لم يتم تطهيره بعد فن الاسلم له أن يرفض حدمة التعليم، السكن كا قلت لا يحق أن يرفض بإصرار إذا أعلنت الإرادة الإلهية التي يجب أن تنفذ. وقد إلتزم موسى بالامرين السابقين؛ فبينا لم يقبل رعاية شعوب كشيرة إلا أنه قد أطاع لانه سيكون حتما أنه سيكون خوف، كا أنه سيكون أيضاً متسكبراً لو أنه رفض أمر الخالق ومن ثم كان مقواضعاً في كلتا الحالتين، وفي كليهما كان مطيعاً أعنى في عدم وغبته في حكم الشعب ناظراً إلى نفسه فقط وفي قبوله الحكم معتمداً على قوة الله الذي دعاه.

ليفهم إذاً المندفعون ، من مثل هذه الامثلة كم يعظم ذنبهم إذ

هم إندفعوا وراء رغباتهم الشخصية ولم يرهبوا خدمة الرعاية بينها يرون قديس الله يرفضون قبول رعاية الشعب وقد دعاهم الله نفسه . فقد إر تعب موسى مع أن الله قد شجعه ومع ذلك يسمى ضعفاء الناس وراء هذه الحدمة . ومن العجيب أن الذين على وشمك السقوط تحت ثقل أعمالهم يرغبون في إغراق انفسهم بوضع أحمال السقوط تحت على أكمتافهم ا والذين قد وهنوا تحت حمل أعبائهم إحمالا أخرى .



## الغصيالاناين

### عن الذين يشتهون الرفعة ويحورون اكية الرسول لنَّخدم جشمهم.

وكما يحدث كشيراً ، أن الذين يشتهون الرفعة يطلبون سندأآ لجشعهم فيستغلون آية الرسول القائلة . إن اشتهى أحد الاسقفية. فيشتهي عملا صالحاً ، 1 تي ٣ : ١. فبينا يمدح الرسول هذه الرغبة تجد أنه علىالفور يشترط بهذه الرغبة وهذا الشوقـشروطاً تبعث. فينا الرهبة عندما يقول في حزم ﴿ فيجبِ أَنْ يَكُونَ الْأَسْقُفُ بِلا ۗ لوم ، ، تى ٣ : ٧ . وإذ يسترسل فى إحصاء الفضائل الضرورية فإنه يشرح معنى هذه الـكلمة ﴿ بلا لوم ، فهو يقر الرغبة لـكـنهــ يحذر الراغبين ويوصيهم وكأفه يملنقائلا وانىأمتدح ماتبتغونه لكن لتؤملوا أنفسكم أولا لهذه الخدمة ، لئلا إذا أهملتم الاهتمام، بلباقتكم تصيرون مبغضين وملامين أكشر لآنه فى هذا تسرعون والظهور أمام الجميع على برج الشرف.

إن بولس الرسول أستاذ فن الرعاية العظيم يشجع رعاياه بتعزيز رغبتهم ثم يمنعهم ملقياً فى قلوبهم الرهبة وبمدحه ابتضاء خدمة الاسقفية فإنه يدفعهم إلى سلوك حياة الاسقف المنشودة . ومع ذلك علينا أن نلاحظ أنه قال هذا فى وقت كان يساق فيه كل من أقيم على رعاية الشعب إلى تعذيب الشهادة . لذلك كان كل حمن يبتغى الاسقفية يستحق حقاً المديح ، إذ أنه لم يكن هناك أدنى مشك في أن الاسقف سيصادف في خدمته أقصى الضيقات . لهذا السبب أعتبرت خدمة الاسقف عملا صالحاً عندما قيل إن اشتهى أحد الاسقفية فيشتهى عملا صالحاً .

لذلك إن اشتهى أحد الاسقفية ـلاسعياً وراء خدمة الاعمال الصالحة \_ بل ورا بجد هذه الرتبة فإنه يقيم الشهادة ضد نفسه موهو لايفشل فقط في أن يرغم نفسه علىحب هذه الخدمة بل أنه إيكون أيضاً جاهلا إذا هو سعىوراء السيادة الرعوية ومني نفسه عِمْ إخضاع الْآخرين في هو اجس فـكره الخفية، و تلذذ بسماع مديحه، وشعر وكأن قلبه قد إنتفخ بالمجد . وفرح لوفرة ثروته. ان هذا الإنسان إنما يسمىوراء أبجاد العالم تحت ستار كرامة الخدمة التي كان ينبغي أن تحطم هذه الامجاد ، وإذ يفسكر العقل في إغتصاب مهذه الاستفقية التي هي أقصى درجات الإتضاع لكي يغذى كبرياء. هَانِه يفسد أهم الخواص الداخليـــة ( أى التواضع ) لما يشتهيه خارجياً (أى الاسقفية).

## الفعيلالتاسع

#### الذين يستعون وراء الرفعة يخدعون انفسهم في اغلب الاحيات. بوعود وهمية للقيام با عمال صالحة

كشيراً ما يضع الذين يرغبون خدمة التعليم الرعوى ، نصب أعينهم القيام بأعمال صالحة معينة . ومع أنهم يسعون إليها لخدمة. كبرياتهم إلاأنهم يتوهمون أنهم سيصنعون أعمالا عظيمة حيث أن الدوافع الـكامنة في أعماقهم هيشيء وما يظهرعلانية هو شيءـــ آخر . وغالباً ما يخدع العقل نفسه بأوهام وتخيلات ويبدو وكأنه.. يحب الاعمال الصالحة حقاً بينها هو في الحقيقة يمقتها ، ويتراءعه يزهد في الأمجاد العالمية بينها هو في الحقيقة يشتميها فيشتمي الرعائية-ويخثبي طلبها ،والكن حالما يقتنيها يتجاسر ويعتقد علىالفوز أفه باستحقاق إقتناها . و إذ يتلذذ العقل بأسساليب عالمية بمجد هذه الخدمة فإنه يتخلى بإرادته عن أفكارها الروحيـة. ما أحوج الإنسان عندما يحلق واهماً في غيرمستوياته العادية أن يرجع إلى ي نفسه فينظر إلى أعماله السابقة عندما كان من أفراد الرعية وتحت يسلطان. عندئذ سيسأل نفسه على الفور وقد صار راعياً ذا سلطان. هل يستطيع إنجاز ما كان يقصد أن يفعله أم لا؟

ان الإنسان لايتدر حتماً أن يتعلم الإتضاع وهو فى موضع الرئاسة إذا لم يكن قد أمسك عن الكبرياء عندما كان مرؤوساً. والذى يلهث وراء المديح وهو بعيد عنه لايعـرف كيف يبصده وهو قريب منه .

كما أن الذى لم تكفه موارده وهو يعول نفسه لايمكن بأى حال من الآحوال أن تتحقق له الكفاية وهو يعول كشيرين .

لذلك فليحاولكل السّان أن يكـتشف من ماضيه أى نوع من ﴿النّاس هو حتى لا تخدعه هو اجس فـكره عندما يلتمس الرفعة .

ولحن غالباً ما يهجر الانسان الاعمال الصالحة النيكان يعملها قبل إنشغاله بالخدمة . إن القبطان الذي يفتقر إلى المهارة يستطيع أن يقود السفينة في بحر هادي. لحن في وسط البحر المضطرب بالامراج العاصفة ينزعج حتى أمهر القباطنة . وما السلطة التي للمناصب السامية إلا عاصفة تهب على العقل حيث تهتز سفينة القلب على الدوام بأعاصير الافكار وتندفع هنا وهناك بغير توقف حتى تسقط في التعدى بالقول والفعل فتتحطم عند إصطدامها بالصخور.

أى طريق نسلك إذاً ؟ وأى مسلك نتخذه فى وسط هذه الخاطر إن لم يتعهد أصحاب الفضيلة خدمة الرعاية ولو بجبرين ، ويبعد الذين تعوزهم الفضيلة عن الرعاية ولو مجبرين أيضاً .

والحن إن رفض الاول باصبرار فليحذر من أن يخيء ﴿ لُوزَنَاتِ النَّيْ أَعْطَيْتِ لَهُ فَي مَنْدِيلُ فَيْدَانَ لَاجْلُذَلُكُ ۚ فَهُو إِذْ يُخْيَءُ هذهَ الوزنات فإنه يطرحها فى غفلة وبلادة قلب.أما الذى يشتهي ﴿الرَّحَايَةُ وَلَا يُستَحَقُّهَا فَلْمُحَذَّرُ لَئُلًا \_ بَقْدُونَهُ الشَّـــَـرِيرَةُ مَتَشْبِهَا بالفريسيين ـ يكون حجرعثرة للذين يجاهدون لدخول ملكوت السموات هؤلاء كما يقول عنهم السيد المسيح ولايدخلون ولا يدعون الداخلين يدخلون . مت ٢٣ : ١٣ . وليدرك أيضاً أنه باختياره أسقفأ يكون قد أخذ علىنفسه الاهتمام بالرعية فيكون كالطبيب بالنسبة للمريض ، لذلك إن كانت أوجاعه لا تزال حية فيه فبأى جسارة إذا يسرع ليخدم المتألمين بينها هو يحمل قرحة على جبينه ١١١

+ + +

## *الفصــُــلِكِـاشْر* أى الناس ينبغى الايعاية ؟

ينبغي أن يُـكون الإنسسان المدعو للرعاية مثالًا في حياته-ويميت أمواء جسد. ليسلك من الآن حياة روحية تاركا وراءهـ أبجاد العالم ، غير هياب بالصيقات بل راغباً فى الغنى الداخلي ولا ينبغىأن يكون رجلا ذا جسد شرير يعطله عنالوصول إلىأهدافه فلا يشتهي جسده عكس ما يهدف هو إليه، ولا تتمرد روحه على هذه الاهداف انه لايشتهي أمتحة الآخرين بل يعطى ما له بسخاء وقلمه العطوف يجعله يغفر سريعاً ، لـكمنه لا يحيد عن الصواب لثلا يغفر ما لاينيغيرأن يغتفر وفي نفس الوقت يحزن على تعديات. الآخرين وكأنه قد إرتـكبها ، وبقلبه المطوف يرق لضعفيات. الآخرين،ويسر إذا كانت أعمال رعيته صالحة كما لو كان هو الذي تقدم و نما.ويكون في كل أعماله قدوة تدفع الآخرين حتى لايكون. هناك ما يشين ســلوكه فى نظرهم . وعليه أن يرتب حياته بحيث يستطيع أن يروى جفاف قلوب الآخرين من نبع التعاليم . فهو\_ واختماراته العملية في الصلاة قد تعلم من قبلأن ينال من الربكل.

ما يطلبه. وكأنه قد قيل له خصيصاً بصوت التجربة « نستغيث فيقول هانذا ، أش ٥٥ : ٩ .

فإذا تصادف أن تقدم إلينا شخص أخطأ فى حق إنسان عظيم لا نعرفه راجياً منا أن نشفع فيه لدى هذا الإنسان العظيم ، فإننا سنجيب فى الحال بأننا لا نستطيع أن نتشفع له لانه لا تربطنا بهذا الرجل العظيم معرفة . فإذا كان هذا قد إستحى أن يشفع عند انسان لايعرفه فكم وكم تكون جسارة ذاك الذى يتقدم ليشفع للشعب أمام الله دون أن يتأكد أنه يتمتع بنعمة الله ! أو كيف يسأل الانسان مغفرة الآخرين وهو لا يعرف إن كان قد تصالح هو مع الله أم لا !!

بقى فى هذا الموضوع سبب آخر يستدعى الخوف وهو أن هذا الذى أو تمن على تهدئة غضب الله قد يثير هذا الغضب بأفعاله الآثيمة . فكلنا يعلم جيداً أنه إذا أرسلنا انساناً مرفوضاً ليشفع فينا فإن غضب الله الذى أخطأنا فى حقه يزداد فى حموه .

لذلك فليحذر كل المقيدون بشهوات العالم من أن يسعوا للتمتيع بأمجاد هذه الرتبة فيثيرون غضب الديان العادل ويكـتبون لشعوبهم الدمار .

## الفعيب لالحادى عشر

#### أى الناس ينبغي ان يبتعد عن مسئولية الرعاية ؟

ليعرف الإنسان إذا قدر نفسه حتى لا يتجرأ أحد فيأخذ للنفسه منصب الرعاية بينما لا تزال الرذيلة تسيطر عليه وتتسبب في إدانته . فإن الذي أفسدته الآثام لا يجب أن يشفع من أجل آثام الآخرين .

لذلك قال الصوت الإلهى لموسى, كلم هارون قائلا: إذا كان وجل من نسلك من أجيالهم فيه عيب فلا يتقدم ليقرب خبز إلهه لأن كل رجل فيه عيب لا يتقدم . لا رجل أعمى ولا أعرج ولا أفطس ولا زوائدى ولا رجل فيه كسر رجل أو كسر يد ولا أحدب ولا أكشم ولا من في عينه بياض ولا أجرب ولا أكلف ولا مرضوض الخصى ، ٢١ : ١٧ - ٢١ .

#### ولاً عور أ...

الاعمى هو الذى لايعرف ضياء التأمل السمائي. فالذى أدركسته ظلمة هذا العسمالم الحاضر لا يستطيع أن يدرك النور الآتي لانه لايشتاق إليه . لذلك فهو لايعرف أن يخطو أو إلى أين يمض

ومن ثم قالت حنه النبية وأرجل أتقيـائه يحرس والاشرار في الظلام يصمتون ، ١ صم ٢ : ٩ .

#### ∜لاٌعرج . . .

والاعرج هو الذي يعرف حقاً الطريق لكنه لا يستطيع أن يسير فيها بثبات بسبب نفسه العليلة ولانه لا يستطيع أن يرتفع بعاداته القبيحة إلى مستوى الفضيلة . فإنه لا يملك القوة ليسلك تبعاً لإرادته لذلك قال القديس بولس الرسول . قوموا الايادي المسترخية والركب المخلمة واصنعوا لارجلكم مسالك مستقيمة الكي لا يعتسف الاعرج بل بالحرى يشني، عب ١٢: ١٢ - ١٤ .

#### الافطاس . . .

الأفطس هو الذي يعجز عن التمييز ، فنحن نميز بحاسة الشم الروائح الذكية من العفنة. إن هذه الحاسة تشير حقاً لحاسة التمييز التي بها نختار الفضيلة و نرفض الرذيلة. لذلك قيل في مدح الكنيسة العروس و أنفك كبرج لبنان ، نش ٧ : ٤ . فالكنيسة المقدسة تدرك تماماً بالتميز التجارب التي تثار عليها بأسباب متذوعة ، و تعرف مقدماً ـ من فوق برجها ـ معارك الشرالمزمعة أن تحدث.

#### الزوائدي . . .

بعض الناس ينشغلون دائماً بأسئلة فصولية أكثر من اللازم.

وهم لايمترفون أنهم أغبياء ولسكنهم يفرطون فى الثقة بنفوسهم. لذلك أضاف السكستاب قائلا , ولا زوائدى ، ومن الواضح أن الانف السكبير المنحنى ؟ يعبر عن إفراط فى التمييز وهذا الإفراط. يشوه كال هذه الحاسة وجمالها .

#### كسر الرجل وكسر اليد . . .

الرجل الذى فيه كسر رجل وكسر يد هو الذى لا يستطيع مطلقاً أن يسير فى طريق الله وقد تجرد تماماً من فصيب الإعمال الصالحة . فى هذا يختلف عن الاعرج الذى يمكنه ـ ولو بصعوبة ـ الإشتراك فى الاعمال الصالحة أما المسكسور فقد تجرد منها تماماً.

#### الأحدب . . .

والاحدب هوالذى يرزح تحت ثقل الهموم العالمية فلا يمكنه أن يرفع عينيه إلى ما هو فوق بل يثبتها على موطىء الاقدام حيث أدنى الاشياء. وهو إن سمع أخباراً سارة عن مسكن الاب السمائى فإنه \_ تحت ثقل عاداته الشريرة \_ لا يستطيع أن يرفع محيا قلبه ولا يستطيع حتى أن يرتفع يفكره الذى ربطته الهموم العالمية إلى الارض. هذا الإنسان يقول عنه داود الني المرتل ولويت أنحنيت إلى الغاية ، من ٣٨: ٣ . ويقول الإله المتجسد عن هؤلاء وافضاً آثامهم و والذى سقط بين الشوك هم الذين يسمعون شم

يذهبون فيختنقون من هموم الحياة وغناها ولذاتها ولاينضجون عُمراً ، لو ٨ : ١٤ .

#### الأكثم . . .

أما الاكشم أو من على عينيه غشا وة فهو الذي بنظرته الطبيعية يضيء بمعرفة الحق لـكن عينيه قد إظلمت بالاعمال الجسدية ، فالعين التي عليها غشــــاوة تـكون حدقتها سليمة اـكن الجفون تضعف وتنتفخ بسبب الأفرازات وتذبل بسبب سيل الدموع فتضعف حدقة العين . إن البعض تضعف بصيرتهم بسبب الحياة الجسدية . هؤلاء كان لهم قدرة تمييز الخير الكن بصيرتهم إظلمت بسبب إعتيادهم فعل الإثم . الذي على عينيه غشاوة هو الذي كان له بالفطرة فطنة الحواس لـكـنه شوهها بحياته الفاسدة . لمثلهذا يقول الملاك ,كحل عينيك بكحل لسكي تبصر ، رۋ ٣ : ١٨. إن كحلمنا عيوننا بكحل لنبصر فإننا نقوى عيون أفهامنا بأدوية الاعمال الصالحة لتبصر بريق النور الحقيق .

#### من في عينه بياض . . .

أما الذى فى عينه بياض فهو الذى حـرم من معاينـة النور الحقيق بسببعماه مدفوعاً بادعاء الحكمة والصلاح. إن حدقة العين تبصر إن كانت سوداء اسكن إن كان بها بياض فهى لا تبصر شيئاً. فمن الواضح أنه حينها يدرك الإنسسان أنه أحمق وأثيم فإنه يفهم بقوى عقله مدى و هج الضياء الداخلى ، لـكدنه إذ يعزى إلى نفسه إشراق الحكمة والصلاح فإنه يحجز عنها ضياء المعرفة الفائق ، أما بالنسبة لسكبرياء بجده الذاتى فإنه يعبث إذ يحاول إدراك بريق النور الإلهى فقد قيل عن البعض بينها هم يزعمون أنهم حسكا صاروا جهلاء ، رو 1 : ٢٢ .

### الا جرب . .

أما الإنسان الاجرب فهو الذي يسوده دائمًا بطر الجسد ـــ فغيحالة الجرب تنتثر الحرارة الداخلية علىالجلدوهذه الحالة تمثل الدعارة تماماً . وهكـذا عندما يترجم إغراء القلب بالافعال فإننا نستطيع أن نقول إن الحرارة الداخلية تنتثر كما ينتثر الج ب على الجَـلد، أما الآذي الظاهر الذي يلحق بالجســد فإنه يطابق هذه الحقيقة. إنه كما أن الشهوة إذا لم تخضع في الفكر فإنها تسود بالفعل. لذلك كان بولس مهتماً بتطهيرها كما لو كانت حرباً على الجلد فقال ولم تصبكم تجربة إلا بشرية ، 1 كو ١٠ : ١٣ . وكأنه يريد أن يوضح أنه كبشر لابد أن نقاسي من تجارب الفكر ولكن إن تغلبت علينا في وسط حربنا معها واستقرت في قلوبنــا فإن هذا **يك**ون من الشيطان .

أما الأكلف فقد أتلف الطمع عقله فإن لم يضبط هذا الطمع فى الامور الصغيرة فإنه سيسود علىحياته كلما إن السكلف يغزو الجسد لكنه لا يسبب آلاماً وينتشـــــر على المريض دون أن يضايقه، لكنَّه يشوه جمال الاعضاء ومكنذا الطمع أيضاً إذ يملا عقل ضحيته بالسرور إلا أنه ينجسه . وإذ يضع أمام الفكر أشياء ليقتنيها فإنه شيره بالبغضة والعداوة .أما انه لايسبب آلاماً فهذا لانه يعد النفس العليلة بأشياء كـشيرة وفيرة ثمناً للخطية . أما ان جمال الاعضاء يتشوه فهذا لان الجشع يشوه جمال الفضيلة.أى أن الجسد كله يفسد حقاً إذا ملأت الرذائل نفس الإنسـان لذلك يقول القديس بولس محقاً . لأن محبة المال أصل لـكل الشرور ، و تى ۲ : ۱۰ .

### عرضوض الخمى . . .

أما مرضوض الخصى، مع أنه لم يفعلالنجاسة إلا أنه يرزح تحت نير التفكير الدائم فيهما بإفراط، ومع أنه لم يتدنس أبدآ بالفعل إلا أن قلبه أفتتن بلهو الدعارة دون أى وخز للضمير. إن مرض إرتضاض الخصية يحدث نتيجة دخول سمائل داخلى فى الخصية فيسبب مضايقات وتورم معيب. فمرضوض الخصى إذاً

هو الذى يترك لفكره العنان فى الامور التى تحرك الشهوة وبذلك يحمل فى قلبه حملا دنيتاً لا تستطيع نفسه أن تلقيه عنها وهو يفتقر فى نفس الوقت إلى القوة ليرتفع بنفسه إلى الندرب العلمى على الاعمال الصالحة إذ هو يرزح تحت ثقل أعماله الفاضحة الحفية .

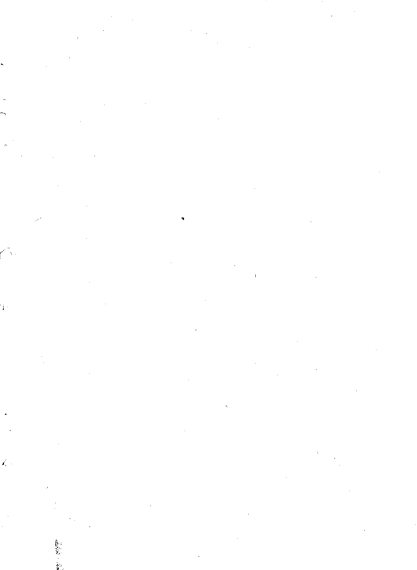
إذاً فليمتنع كل من به إحدى هذه العيوب التي سبق ذكرها عن تقديم خبز الرب لانه لايستطيع إنسان أن يكفرعن ذنوب الآخرين ما دامت نقائصه الشخصية تملك عليه .

والآن إذ أوضحنا فى هذه العجالة كيف ينبغى على الأكفاء أن يتعهدوا تدبيرالرعاية وكيف ينبغى على غيرالأكفاء أن يرتعبوا منها ويتجنبوها . فإننا سنوضح الآن كيف ينبغى على الذين نالوا هذه الخدمة باستحقاق أن يسلكوا فيها .

**† † †** 

## النابالثان

ر اه الراعي



## القصيك الأول

### السلوك الذي يجب ان يتحلي به ااراعي

ينبغى أن يسمو سلوك الاسقف على سلوك الرعية ، كما تتمين حياة الراعىءن قطيعه . فالذى يستحق أن يدعى راعياً يجب عليه أن يقدركم هوضرورى بالنسبة له أن يحيا حياة صالحة لذلك عليه أن يكون : \_

- 🛨 طاهر الفكر.
- 🕇 قدوة في سلوكه .
- + حكسماً في صمته نافعاً في كلامه .
- صديقاً عطوفاً لـكل انسان \_ متعمقاً في التأمل أكـثر من الجميع .
- ل متاهباً لنصرة التقوى ضد تعديات الخطاة .
- إخير مهمل للحياة الداخلية لانشغاله بالحياقة
   الحارجية ولا مهمل للخارجية في غيرة
   إنشغاله عا هو للداخل.

ولنبدأ الآن بشرح مذه النقاط بالتفصيل بعد أن أوردناها بإيجاز بـ

## الفصيسل الشيال ينبغ ان يسكون طاهر الاسكر

ينبغى أن يكون الراعى طاهر الفكر دائماً لسكي لا تستطيع الخطية أن تدنسه وهو الذي أخذ على عانقه أن يعمل على تطهير قلوب الآخــرين من الدنس فاليد التي تريد أن تزيل القذارة عن ﴿ الْآخرين ينبغي أن تكون هي نفسها نظمفة، حتى لا تزيد كل ما تلمسه قذارة بما علق بها من أوساخ ، لذلك يقول الني وتطهروا ياحاملي آنيــة الرب ، أش٥٦ : ١١ . فالذين يحملون آنية الرب هم الذين ﴿ أَخَــٰذُوا عَلَى عَاتِقَهُمُ أَنْ يَجَنَّذُهُوا ۖ نَفُوسُ الذِّينَ حُولُهُمُ إِلَى النَّعِيمُ الابدى معتمدين في ذلك على قدوتهم الصالحة. لذلك فعلى المسشو لين عن حمل هذه الآنية الحية إلى معبد الابدية ، أن ينظروا باهتمام إلى أى مدى يجب أن يتطهروا لهذا السبب أمر الرب بأن تثبت صدرة القضاء بأربطة علىصدر هارون مشيراً بذلك إلى أن قلب ﴿الـكاهن لاينبغي أن تشغله أفـكار دنسة و لـكن ينبغي أن يحكم تفكيره العقلالسليم ، وأنه لا يجب أن يتأمل في أفكار غير حكيمة ولا غيرنافعة ، وهو الذي يجب عليه ـ كـقدوة للآخرين أن يظهر بحياته المتزنة ما هو عليه من رجاحة عتمل . وبمـا يقترن ذكره

بصورة القضاء هي أن أسماء أسباط اسرائيل الإنني عشر كانت تكسب عليها . فإن حمل أسماء الآباء مكسوبة على الصدر باستمرار تجعل الكاهن دائم التفكير في حياة الذين سبقوا عندئذ يسلك الكاهن بلا لوم في أثر خطوات الآباء القديسيين الذين سبقوه متأملا حياتهم مبتعداً عن الخيالات الباطلة ، لئلا يخطو خطوة غير لائقة . وفضلا عن هذا فصدرة الفضاء قد صممت بهذه الطريقة لأن الراعي يذبغي عليه دائماً أن يميز الخير من الشر وأن يكون له القدرة على الفحص بتدقيق في كل ما هو مناسب في ذاته ولمن ومتى يكون مناسباً .

ولانه لا يحب عليه أن يبحث عما لنفسه بلأن ينظر إلى صالح رعيته على أنه منفعة له، لذا كستب في هذا الشأن و تجمل في صدرة القضاء الاوريم والتميم لتكون على قلب هرون عند دخوله أمام الرب، فيحمل هرون قضاء بني اسرائيل على قلبه أمام الرب دائماً م

وحمل الكاهن لقضاء بني اسرائيل على صدره فى حضرة الرب، يعنى أنه يفحص أحوال رعيته طبقاً لرأى الديان العادل ولا يسمح لاى فكر جسدى بالتدخل فما يقوله فى بيت الله ، وذلك لئلا تجعله الاحقاد الشخصية يقسو فى الاصلاح وبينا يظهر الراعى

تحمسه ضد تعديات الآخرين يجب أن يعاقب نفسه على أخطائه الشخصية حتى لا تفسد إرادته الشريرة نزاهة حكمه ، أو يشوه التسرع فى الغضب هذا الحكم .

وعندما ينظر الراعى إلى الرهبة التي يبعثها ذلك الذي يحمكم كل المخلوقات الذي هوالديان الاعظم لا يملك إلا أن يحس بالرهبة وهو يحكم رعاياه وبينها تعمل هذه الرهبة على إبقاء فمكر الراعي متواضعاً. فهي في الوقت نفسه تطهره حتى لايصاب بالمكبرياء الروحي أو يفسد باللذات الجسدية أو تطغى عليه الافكار الشريرة بسبب حبه للاشياء الارضية.

ورغم هذا فهذه الشرور يجب أن لا تجد سبيلا للوصول إلى مذهن الراعى. بل يجب عليه أن يسارع بطردها والانتصارعليها. وانه لايدع الخطية تقهره باغرائه بمسراتها ولذاتها. فتوجه اليه حضربة مهلكة بسبب تهاونه في صدها.



## القصيك الثالث يجب ان يكون قدوة في مسلوكه

يجب أن يكون الراعىقدوة في سلوكه كما يعلم رعيته بحياته الشخصية كيف ينبغيأن يسلكوا، وقطيع الغنم إذ يتتبع إرشادات الراعى وتوجيهاته فإنه يسير إلىالافضلءن طريق القدوة وليس عن طريق الكلام. فالإنسان الذي يدعو الناس ( بحكم عمله ) أن يكونوا مثاليين في سلوكهم . يجب أن يعطيهم مثلا حياً للمثالية في سلوكه هو . وبذا يكون لـكلامه تأثير أعظم على سامعيه إذا كانت طريقة حياته تؤيد أقواله ، فإن القدوة الصالحة ستكون أقوى عامل في تنفيذ أقواله ، وفي هذا يقول الني د على جبل عالمه إصعدى يا مبشرة صهيون ، أش. ٤: ٩ . أي أن الذي يتولى التعليم الساوى يجب أن يكون قد سما بنفسه عندنايا الاعمال الارضية، وأن يرتفع بنفسه إلى مكانة عالمية، وهو يستطيع بسلوكه الصالح في الحياة أن ينادي بصوته من الاعالى راعياً رعاياً ه إلى حياة أفضل.

لهذا السبب كان الكاهن وحسب الشريعة ، يتسلم الساق اليمنى المذيبحة منفصلة ليقدمها قربانا (خر ٢٩: ٢٢) ، فسلوك الراعى إذا لا يجب أن يكون نافعاً فقط . بل أن يكون واضحاً أيضاً . فلا ينبغى أن يتميز عن سلوك الاشرار فقط بل أن يفوق سلوك إلا برار من رعيته أيضاً .

وكما يمتازعليهم في رتبته، عليه كدذلك أن يمتازعليهم في سلوكه...
ومرة أخرى نجد أن صدر الذبيحة، وساقها يخصصان لطعام الكاهن (خر ٢٨:٢٩). حتى يتعلم أن يكرس لله أجزاء جسمه التي تقابل الآجزاء التي أخذها من جسم الذبيحة ، ولايكني أن يكون صدر الكاهن وقلبه علوءان بالآفكار الصالحة بل عليه كدلك أن يدعو كل من ينظر إليه لآن يرتفع إلى مكانة نبيلة وعليه ألا يشتهي مباهيج الحياة الحاضرة، وألا يخاف أية ضيقة ، وأن يحتقر مديح العالم بالنظر إلى الحوف الذي يسببه هذا المديح في ضميره ، وعليه أيضاً أن يحتقر كل المخاوف بالنظر إلى المباهيج التي يقدمها له ضميره .

لهذا السبب أيضاً يشد السكاهن بزنار على كتفيه لكى تحرسه الفضيلة ضد الضيقات وضد التنعم الزائد كما يقول بولس الرسول وسلاح البر لليمين واليسار ، ٢ كو ٣ : ٧ . فبينا يهتم بالأشياء الداخلية ، عليه ألا يميل إلى اللذة الوضيعة ، كذلك لا يجب أن تجمله الرفاهية يتغطرس وألا تحيده الضيقات وتحزنه ولا ينبغى أن توهن الامور السهلة من إرادته بل ولا تجمله الامور السهلة من إرادته بل ولا تجمله الامور السهلة من إرادته بل ولا تجمله الامور الصعبة يهاس وهكذا عند ما يصمد الراعى لا تضعف إرادته أمام المواطف المختلفة يظهر جمال الزنار الذي يغطى كدتفه .

وبالإضافة إلى هذا ۽ فقد إشارط أن يكون الزنار من ذهب

واسمانجونى وأرجوان وكمتان رقيق (خر٨:٢٨)، حتى يتضح لنا كيف أن السكاهن بجب أن يجمع فضائل متنوعة فالذهب فى ملابس السكاهن يفوق كل الاشياء الاخرى فى اللمان ، وهكذا يجب على الحكاهن أن يفوق الآخرين فى فهم الحكمة، والاسمانجونى اللامع الازرق كلون السماء أضيف لمكى يشير إلى أن السكاهن لا يجب أن ينزل بنفسه إلى حضيض الاشياء الارضية ، بل أن يرتفع بها إلى حب الاشياء السمائية فى كل أمر يفكر فيه ، وعليه أن يحذر الوقوع فى فح المديح الذى يسلبه القدرة على تمييز الحق .

ومع الذهب والاسمانجونى يوجد أيضاً الارجوان وهذا يشير إلى أنه بينها يتأمل قلب الكاهن فى الامور التى يعظ عنها يجب عليه أن يميت كل الرغبات الشريرة مهما كانت ضعيفة ويصدها بقوة. ناظراً إلى داخله المتجدد، ومؤمناً حقه فى الملسكوت السماوى بسلوكه فى هذه الحياة، ولقد كان بطرس الرسول يعنى هذا السمو الروحى حين قال دوأما أنتم فجنس يختار وكهنوت ملوكى، إبطه: همزياً إيانا دواما كل الذين قبلوه فأعطاهم سلطاناً أن يصيروا أولاد الله ، يو ١٠٢١، ولقد نظر صاحب المزامير إلى هذه القوة حين قال دم أفكارك ياالله عندى ما أكثر جملتها، من ١٧٠٠

فإله بالحق عندما يحتقر القديسون في عيون الناس ترتفع عقولهم إلى أعلى المراتب. وبالإضافة إلى الذهب والاسمانجو في والارجوان بجد القرمن ، الذي يرمن إلى أنه في نظر فاحص القلوب ، يجب أن يبدو لامعاً في عيون الناس وأن يضيء أمام الله بلهيب المحبة المنبعثة من القلب ، ولان هذه الحبة تشمل الله والناس فإن لها وجهان فالشخص الذي يحب خالته وفي نفس الوقت يهمل العناية بأخيه أو ذاك الذي ينهمك في محبة جيرانه حتى ينسي الحب الإلهي حفذان النوعان من الاشخاص لا يعرفان ماذا يدني القرمن في تزيين الزنار.

وكما ينتبه العقل إلى قواعد المحبة يبتى أن نذكر أن الجسد يجب أن يخضع بالزهد والتقشف وكنتيجة لهذا ذكر البكستان الرقيق مع القر من فالدكستان الرقيق يخرج من الارض بلون لامع وماذا يعنى البكستان إلا العفاف ولمعانه إلا جمال الطهارة الجسدية والبكستان المبروم يسهم في جمال الزنار .

فالعفاف يفضى إلى المعان الكامل للطهارة حينها يضعف الجسد والزهد، وبينها تظهر فضائل الجسد المنهمك بهذه الطريقة مع الفضائل الاخرى، يلمع الكيتان ويظهر جمال الزيار ذو الألوان المتعددة.

# الفصي لالترابع

### ينبغي ان يكون الراعي حكيما في صمة ه نافعا في كلامه

لايد أن يكون الراعي حكما في صمته نافعاً في كلامه، لئلا ينطق يِّمًا ينبغي أن يبقي سرا ، أو يبقيُّ سرا ما كان ينبغي أن ينطق به ، ﴿ فَكِمَا أَنْ عَدِيمُ الْحَذَرُ فِي الْكَلَّامُ يَقُودُ النَّاسُ إِلَى الْوَقُوعُ فِي الْحَطَّأُ وفسكمذلك السكوت في غير محله يترك بعض النَّاس يقدون في الحظأ مع أنه كان يمكن إصلاحهم بالأرشاد . وفي كشير من الاحيان يحجم بعض الرعاة عنالكلام وإظهار الحق،خوفا من أن يفقدوا إحترام الناس ولا يظهرون فى قــول الحق إحلاص الرعاة الذين يهمهم أمر القطيع بل يتصرفون كأجراء ( يو . ١ : ١٧) . فعندما يظهر الذئب يهربون ويخفون أنفسهم في صمت . ولهذا يؤنبهم الله على لسان النبي قائلا، كلهم كلاب بكم لاتقدر أن تنبح، أش، ه. . . حومرة أخرى يشكو منهم قائلًا ﴿ لَمْ تُصْعِدُوا ۚ إِلَى التَّفْرِ وَلَمْ تَبِنُوا ۗ جداراً لبيت إسرائيل للوقوف في الحرب في يوم الرب، خر١٣: ٥ و منى الصعود إلى التفر ومحاربة العدو هو معارضة القوات الارضية بكلام صريح للدفاع عن القطيع والوقوف في الحرب في يوم الرب هو مقاومة الناس الاشرار الذين يحاربو تنا وذلك حباً فى العدل لأنه إذ جبنالراعيعن أن يقول ما هوحق فاذا يعني ذلك إلا أنه

ولهذا أيضاً قيل للناس الخطاة وأنبياؤك رأوا لك كذباً وباطلا ولم يعلنوا إئمك ليردوا سبيك، مراثى أرميا ٢: ١٤. ويلاحظ أن المعلمينكانوا يسمون أحياناً أنبياء في الكستاب المقدس، لانهم كانوا يظهرون طبيعة الحاضر ويعلنون المستقبل والله يدفعهم بالكندبالانهم بمدحون فاعلىالشر ويبرئونهم بدلا منأن ينقذوا أخطاءهم ، وذلك خوفًا منهم وهم يفشلون في إظهار خطأ الاشرار با بتعادهم عن استعمال كلمات التو بيخ . إن كلمات التو بيخ لهي حمًّا ً المفتاح الذي يظهر الحطية التي لا يحسما فاعلماً في كشيرمن الاحيان. لهذا يقول بولسالرسول وملازماً للكلمة الصادقة بحسب التعليم لكي يكون قادراً أن يعظ بالتعليم الصحيح و يوبخ المناقضين قي ا به ولهذا أيضاً قال ملاخي ولان شفتي الكاهن تحفظان معرفة ومن فمه يطلبون الشريعة لآنه رسول رب الجنود ، ملا ٧:٧. لهذا يحذر\_ الرب على لسان أشعياء قائلا وناد بصوت عاللا تمسك إرفع صوتك كبوق، أش ١:٥٨ . فالذي يدخلالكمنوت يأخذ منصب رسول يصيح بصوت عال ويسبق مجيء الديان العـادل الذي يتبعه بمظهر

و هيب. وإذا كان الكاهن لا يستطيع أن يعظ فأى صوت يستطيع هذا الرسول الابكم أن ينطق به ؟ لهذا السبب إستقرار وح القدس على الرعيل الإول من الرعاة على شكل ألسنة (أع ٢ : ٣) لـكى يعطى قوة الفصاحة على الفور للذين يملاهم .

ولهذا قيل لموسى أنه يجب أن يتأكد من أن الكاهن حينها يدخل خيمة الاجتماع يجب أن يسكون محماطاً بأجراس صغيرة (خر ٢٨: ٣٣) للدلالة على أن السكاهن يجب أن يكون موهو بأنى الوعظ لئلا يستوجب بسكوته دينونة الله الذي يرى من فوق لأنه مكتوب وليسمع صوتها عند دخوله إلى القدس أمام الرب وعند خروجه لئلا يموت ، خر ٢٨: ٣٥. فالسكاهن يموت إذا لم يسمع صوته عند دخوله أو خروجه ، وهذا يعنى أن السكاهن يثير غضب الديان غير المرئى إذ لم يتكلم واعظاً ومبشراً .

وقد وضعت الأجراس الصغيرة على أنها مثبتة فى الملابس. حقاً ماذا يفهم بملابس السكاهن إلا أعماله الصالحة! فالنبي يشهد بذلك حينا يقول وكهنتك يلبسون البر وأتقياؤك يبتهجون بمز ١٢٢: ٩. فهذه الاجراس الصغيرة أو الجلاجلكانت تثبت فى الملابسكيا تعلن أعمال السكاهن بصوت عال عن طريق حياته فى كلامه .

ولمكن حينها يعد الراعى نفسه للمكلام يجب عليه أن يتوخى الحذر فى كلامه لانه إذا كانكلامه سريعاً فى القائه ، غير منظم فى ترتيبه فإن التشتيت سيفصل بينه وبين سامعيه ، لهذا السبب يقول السيد المسيح و ليكن لسكم فى أنفسكم ملح وسالموا بعضكم بعضاً ، مر ٩: . ٥ . والمقصود هنا بالملح هو الحكمة فى السكلام اذاً فليحذر الذى يسعى للسكلام برجاحة زائدة أن يسبب كلامه إضعافاً لوحدة سامعيه وفى هذا يقول بولس الرسول و فإنى أقول بالنعمة المعطاة لى لسكل من هو بينكم أن لا يرتى فوق ما ينبغى أن يرتى بل يرتى الى التعقل ، رو ١٢ : ٣٠

ولهذا نجر أن الرمان كان يضاف إلى الأجراس الصغيرة في ملابس الكاهن تبعاً للشريعة الإلهية (خر ٣٤: ٢٨). وماذا يعنى الرمان إلا وحدة الإيمان فكا أنه في داخل الرمان بذوركشيرة تجمعها قشرة خارجية واحدة هكذا وحدة الإيمان تضم عدداً لاحصرله من أفراد الكنيسة المقدسة الذين ينضمون تحت لوائمه وإن إختلفوا في الصفات والوظائف. لهذا لئلا يندفع الكاهن في كلامه غير واع له قال يسوع لتلاميذه وليكن لكم في أنفسكم ملح وسالموا بعضكم بعضاً ، كما لو كان يقول لهم مستعملا ومن ملابس الكاهن. وإجمعوا الرمان بالإجراس حق تحفظوا وحدة الإيمان بخوف وحدر في كل ما تقولون ، .

يجب علىالرعاة أن يتأكدوا أن شفاههم لا تخرج شيئأشريرآ وعليهم كـذلك أن لايقولوا الـكلام النافع بمبالغة أو بإهمال،فغالباً ما تضيع قوة الـكلام إذا ألتي في سيل غير مناسب من الـكلمات مما يضعف تأثيره على قلوب السامعين . هذا النوع من التدفق في الحديث يضعف المتحدث نفسه كما أنهلا يأخذ فىإعتباره إحتياجات السامعين العملية .كـذلك قال موسى دكل رجل يكون له سيلمن لحمه فسيله هذا نجس ، لا ١٥: ٢. فـكل الأفـكار التي تسيل في عقل السامعين تعتمد على طبيعة الأمور المسموعة . إذ حينها يتقبل السمع الكلام تولد الأفكار في العقل. لذلك دعى فلاسفة هذًا العالم كبير المعلمين ( بو لس الرسول ) . باذر الكلمة ، لذلك فإن كل رجل يكون له سيل يكون نجساً، لأنه إذ يترك نفسه لـكــثرة الكلام فإنه يسيء إلىذاته ، لكن لو نظم حديثه يولد أفكاراً ووحانية في قلوب السامعين . في هذا يقول بو لس الوسول أيضاً قاصحاً تلميذه بالعكرف على الوعظ وأناشدك أمام الله والربيسوع المسيح العتيد أن يدين الاحياء والاموات عند ظهور ملسكوته ، إكرز بالكلمة إعكف علىذلك في وقت مناسب وغيرمناسب به ۲ تی ٤ : ۱ ..

+ + +

## الفصيي للخاميش

يجب ان يكون الراعي اخا عطوفا لــكل افسان ساميا عن الجميع في تفـكيه

فليكن الراعىقريباً من الجميع بعطفه عليهم ، واليسمو تفكيره على الجميع حتى يستطيع بمحبته القلبية أن يعرف نقائص رعيته ويحملها ، ويستطيع بسمو تأمله أن يتفوق حتى علىنفسه فى تشوقه اللاشياء غير المنظورة وإلا فإنه إما سيهمل نقائص وضعفات رعيته ويتغاضي عنها بانشفاله في تحقيق آماله العالية ، أو على العكس يرقبك بالأمو رالضعيفة ويكنف عنالسعيإلى ماهو أفضل فلقد إقتيد بولس الرسول إلىالساء الثالثة وتأملأسرار الفردوس ﴿ ٢ كُو ٢:١٢]. ولَـكن مع أنه أرتق إلى تأمل الآشياء غير المنظورة فإنه عاد بعقله الراثى إلىفراش الناس الجسديين ووضع لهم قواعد املاقاتهم السرية قائلاً وولـكن بسبب الزنى ليكن لـكل واحد إمرأته وليكن لـكل واحدة رجلها ـ ليوفي الرجل الرآة حقها الواجب وكـذلك المرأة أيضاً الرجل، ١ كو ٧:٧.

وأيضاً يقول ولايسلب أحدكم الآخر إلا أن يكون على موافقة إلى حين لكى تتفرغوا للصوم والصلاة ثم تجتمعوا أيضاً معاً لكي لا يجربكم الشيطان لسبب عدم نزاهتكم ، وكو ٧ : ٥ .

ويلاحظ أن بولس الرسول قد بدأ يتأمل أسرار السهاء فعلا حومع ذلك فهو بمحبته المتواضعة نزل بفسكره إلى فسراش الناس المجسديين ، وبينها يرتفع بقلبه الراق إلى الاشياء غير المنظورة حيث قد سما هو شخصياً اليها لمكننه يعود بعطف وينظر إلى أسرار الضعفاء ، وبينها يصل إلى السهاء فى تأمله ، وبينها هو فى شدة المهامه ، لا يتجاهل فراش الجسديين فهو إذا قد إرتبط برباط المحبة بأعلى الاشياء وأضعفها على السواء ، ومع أن بولس قوى في شخصه ، يحلق إلى أعلى المراتب بقوة الروح القدس إلا أنه سرفى عطف أن يكون ضعيفاً مع الآخرين في ضعفهم .

لهذا يقسول , من يضعف وأنا لا أضعف من يعثر وأنا لا أشعف من يعثر وأنا لا ألتهب ، ٢ كو ١ : ، ٢ . و يقول أيضاً , صرت لليهود كيهودى ، ٢ كو ١ : . ٢ . وهو قد فعل ذلك ليس عن طريق ترك إيمانه بل معتوسيع مكان محبته . وهكمذا قصر بتقمصه شخصية غير المؤمن أن يتعلم كيف يعطف على الآخرين وأن يمنحهم ما يود أن يمنحو له يأياه لو كان في مكانهم ولهذا يقول أيضاً . لاننا إن صرنا مختلفين شفلله أوكنا عاقلين، ٢كو ٥ : ١٣ . لانه كان يعرف كيف يتفوق على مخفسه بالتأمل وكيف يضبط نفسه بالنزول إلى مستوى سامعيه .

ومكذا رأى يعقوب الرب واقفأ على رأسالسلم النازل من

السماء إلى الحجر الذي صب عليه الزيت ، وكانت الملائكة صاعدة. و نازلة عليه، تك ١١٠٢٨-١٨. وفي هذا درس للمعلمين الحقيقيين. إذ لا يجب عليهم أن يكمتفوا بالنظر إلى الرأس المقدسة للمكنيسة. بل عليهم أن ينزلوا إلى أعضاء المكنيسة و يتعطفوا عليهم.

وهكذا كان موسى يدخل ويخرج كمثيراً فيخيمة الاجتماع وكان عند وجوده بداخلها يسمو في التأملات وعند وجوده في الخارج يسكرس نفسه لخدمة الضعفاء فهو في الداخل يتأمل في الامور الإلهية الحقيقية ، وفي الحارج يتحمل أعباء الناس ، وفي الأمور المشكوك فيها كان يرجع إلى خيمة الاجتماع ليستشير الله أمام تابوت الشهادة .

وهكدا يضرب موسى مثلاحسنا الرعاة حتى إذا لم يستطيعوا التصرف فى أسرمن الامور الدنيوية وجب عليهم الرجوع إلى التأمل (إلى داخل خيمة الاجتماع) وهنساك كما لو كانوا واقفين أمام تأبوت المهسد لاستشارة الله ، حيث يمكنهم أن يجدوا حلا لمشاكلهم فى صفحات المكتاب المقدس.

وهكذا يسوع (كلة الحق) الذي أعلن ذاته لنا في شكل طبيعتنا البشرية ، كان يصلى على الجبل ثم يخرج يصنع المعجزات معالناس (لو7: ١٢) ولهذا يرينا الطريق الذي ينبغي أن يسلم الرعاة الامناء الذين لاينسون فى غمرة إنشغالهم بالتأمل أن يشاركوا بعطفهم الآخرين فى إحتياجاتهم وعندئذ ترتفع المحبة إلى درجة عالية عندما تستدر تصرفات الرعية الضعيفة العطف وبقدر ما تزداد نقائص الذين ينزل اليهم الكاهن بقدر ما يزداد إرتفاع وسمو محبته .

وعلى الرعاة أن يحفظوا أسرار الرعية (إعترافاتهم) - عنداند. قستطيع الرعية عندما تمر بهم التجارب أن يلجأوا إلى فهم الراعي كا إلى صدر أم حنون وبواسطة الراحة التي تبعثها كلماته المعزية وصلواتهم المصحوبة بالدموع يستطيعون أن يتطهروا عندما يرون أنفسهم وقد تدنسوا بالخطية التي سقطوا فيها .

لهذا أيضاً كان أمام أبواب هيكلسلمان و بحر ، من النحاس الاصفر لغسل أيدى الذين يدخلون إلى الهيكل وكان هذا الحوض محمولا على إثني عشر ثوراً يمكن رؤية وجوهها بوضوح ولكن اعجازها غير ظاهرة ماذا تعنى الإثنى عشر ثوراً إلا كمال النظام الرعوى ؟ عن هذا يقول الناموس كما يقرر بولس و لانكم ثوراً دارساً و ( كو ه : ٩ ، ١ ، تيم ه : ١٨ . مأخوذة أصلا من تشه ٢ : ٤ ) و فنحن نرى الاعمال التي يقوم بها الرعاة علانية ولكننا لا نرى الباقى الذي سيسجل لهم في الحساب السرى الذي للديان العادل .

وهؤلاء الذين أعدوا أنفسهم بنواضع وصبر ليطهر وا الخطايا قالى تعترف بها رعيتهم إنما هم فى الواقع يحملون المغسل أمام باب قالهيكل ـ إذا فعلى كلمن يريد أن يدخل من باب الابدية أن يفضى يخطأ ياه إلى الـكاهن و يطهراً يدى الفكر والعمل فى الحوض القائم على الثيران.

ويحدث كشيراً أنه بينها ينزل الراعى بفكره تجارب الغير ، عباجه هو نفسه شخصياً الاخطاء التي يصغى بسمعه إليها، كا يحدث في حالة المفسل ، الذي يتلوث بينها يطهر الناس بو اسطته ، فهو يستقبل أفذار الناس الذين يغتصلون فيه ويتلوث ويفقد صفاءه، حولكن على الراعى ألا يخاف هذه الامور على الاطلاق ، لانه سحيث أن الله يزن الامور بدقة، فالراعى ينجو من الاغراء بسهولة محيث كنا زادت معرفته بالاغراءات التي يتعرض لها الآخرين .

+ + +

## الفصيسال لتادس

### يجب ان يكون الراعى في تواضعه رفيقا بن يحيون حياة صالحة: وفي غيرته صارما مع فاعلى الشر

ينبغى أن يكون الراعى متواضعاً رفيقاً بمن يحيون حياقة صالحة ، وعليه كذلك أن يكون حازماً ضد فاعلى الشر وعليه ألا يتعالى على فاعلى الخير .كذلك عليه أن يظهر قوة سلطانه فى الحالسحينا تستدعى خطايا الاشرار ذلك . وعليه أن يترك رتبته جانباً ويعتبر نفسه مساوياً لاصحاب الحياة الفاضلة وفى نفس الوقت عليه ألا يتردد فى تنفيذ قوانين الإصلاح ضد الاشرار والمعاندين .

إننى أذكر ما قلمته فى والكتب الاخلاقية ، أن كل الناس خلقوا بطبيعتهم متساويين فى البداية بينها تسببت الخطية فى تقسيمهم إلى طبقات حسب أهوائهم المختلفة وهذا التقسيم إنما هو حكم الحي فهناك رجل يحكم آخر حيث أنه لا يمكن أن يكون جميع الناس على قدم المساواة .

لهذا السبب لا يجب أن ينظر أصحاب السلطان إلى قوة سلطانهم ولسكن إلى الطبيعة المساوية بين البشر وعليهم ألا يجدوا لذتهم وسروره في التحكم في الناس ولسكن في مساعدتهم لاننا نعلم أن آبائنا الاولين لم يكونوا ملوكا بلرعاة غنم وعندما قال الله لنوح وأولاده وأثمروا واكثروا واملاوا الارض تك و : ١ . أضاف على الفور قائلا وولتكن خشيتكم ورهبتكم على كلحيوانات الارض، الأرض أن الخشية والرهبة فرضت على كلحيوانات الارض، ولحن ليسعلى الناس والإنسان بطبيعته يمتاز عن الحيوانات ولحن ليسعلى الناس الآخرين، ولهذا قيله أنه سيكون مرهوبا من الحيوانات ولحن ليس من الناس ومن الواضح أن الخوف من الحيوانات ولحن ليس من الناس ومن الواضح أن الخوف من شخص معناه سيادة هذا الشخص على الآخرين وهذا ضد النظام الطبيعي .

ومما يؤسف له أن الرعاة كشيراً ما يسقطون في الكبرياء المتيجة على الآخرين ، فعندما يرى الراعيان كل أوامره في الحدمة عنفذ بسرعة حسبا يريد ، والرعية كلما تمدحه على حسن تصرفه وهي لا تملك نقد تصرفاته الخاطئة بل إنها تمدحه حيثكان يجب أن تدمه . إذ يرى الراعي كل ذلك يتصلف قلبه الذي صل الطريق السوء فهم رعيته . وبيناهو محاط في الخارج بمظاهر الاحترام يكون قلبه خالياً تماماً من الحق ، وهو يحيد عن الحق إذ يتناسى يكون قلبه خالياً تماماً من الحق ، وهو يحيد عن الحق إذ يتناسى عقدر ذاته ، وهو ينصت إلى مديح الآخرين مؤمناً بما يقوله الناس عنه ، وليس بما ينبغي أن يحكم به هو على نفسه في باطنها ، في كل

حدًا يظن أن أفراد الرعية أقل شأناً منه وغير مساوين له حسب النظام الطبيعي ، معتقداً بأنه يمتاز بميزات شخصية في حياته عن أأوائك الذين يفوقهم بمحكم مركزه وهكنذا يعتقد أنه أحكم جميع الناس لانه يفرقهم في السلطان وأنه على جانب عظيم من الرفعة فى عيني نفسه، ومع أن هناك حدوداً تفرض المساواة في الطبع البشرى فإنه يكره . أن ينظر إلى الآخرين علىأنهم متساوين معه. وهو في هذا يجعل نفسه شبيهاً بمن يقول عنه الكيتاب المقدس ويشرف على كل متعال . هو ملك على كل بني الـكمبرياء ، أي ٤١٤١ ومثل ذلك الذي نظر إلى الكبرياء الذاتي واحتقر الحيــــاة مع الملائكة قائلاً . وأجلس على جبل الاجتماع في أقصى الشمال: ، وأصعد فوق مرتفعات السلام، وأصير مثل العلى ، أش ١٤٣٠١، وبيها هو في الحارج يرفع نفسه إلىقة المجد والقوة كان في الباطن يحضر هارية سقوطه ، إن الانسان يصبح كالملاك الجاحد حينما يحتقركونه مثل بقية الناس رغم أنه إنسان عادى فعلا.

هكذا تعظم شاول بعدانكان معروفاً بقواضعه وأصابه الغرور بسبب عظم قوته. لقد إختاره الله للخدمة عندما كان متواضعاً، ورفضه عندما صار متصلفاً. إن صحوئيل النبي يقول له وأليس إذ كنت صغيراً في عينيك صرت رأس أسباط إسرائيل ومسحك

الرب ملكا . . . لأنك رفضت كلام الرب رفضك من الملك يد المحم من المد الرب رفضك من الملك يد عمر المحمد المحمد على القوة الزمنية نظر إلى نفسه على أنه أفضل من الآخرين وأعظم من الكل . والحقيقة العجيبة أنه بينا كان صغيراً في عيني نفسه كان عظيماً عند الله ، والكن عندما ظن في نفسه أنه عظيم أصبح صغيراً عند الله .

وعادة عندما يعظم فكر الانسان بفعل كثرة أفراد الرعية الذين يحكمهم يفسد ويتدنس ويصيبه الغرور بفعل عظمة قوته فيفسد عقله . ولكن هذه القوة يمكن أن يتحكم فيها الانسان إذا عرف كيف يستعملها وكيف يصدها والعقل الانسانى معرض للاصابة بالغرور حتى ولو كان لا يملك القوة . فكم وكم إذا كان يملكها ، والذى يستطيع توجيه قو ته توجيها صحيحاً . هو الذي يعرف يحصل بواسطتها على ماهو نافع، وكيف يقاوم الاغراءات يعرف يحصل بواسطتها على ماهو نافع، وكيف يقاوم الاغراءات ألى تسببها ، وكيف يحقق المساواة مع غيره رغم إمتلاكه القوة وفي نفس الوقت يعرف كيف يرتفع بنفسه عن الشرق مجازية الجسدفين .

إن هذا يتضح لنا أكثر عندما لتأمل الامثلة التي قدمها بطرس. الرسول الذي رفض الاحترام الزائد من كريباييوس قائد المئة .

﴿ الْإَصَلَاحُ تَذَكُّرُ عَلَى الْفُورُ أَنَّهُ سَيَّدُ وَمُعْلَمُ وَقَالَ مَاذَا تُرَيِّدُونَ مُ آبعصا آتی الیسکم؟ . ۱ کو ٤ : ٢١ . فالسلطان الذی يتمتع به صاحب المنصب العظيم يجب أن يستخدم ضد الشمر وليس ضد الاخوان ، وعندما يحاول الرعاة إصلاح رعاياهم المنحرفين بجب عليهم أن يتميزوا بالمتواضعحتي لاينحرفوا فىإستخدام سلطتهم وعليهم أن يحسوا بمساواتهم للآخوة الذين يصلحونهم وعلينــا أن نتدرب في صمت و تأمل وأن نفضـل الاشخاص الذين يصلح أخطائهم عن أنفسنا. لأن خطاياهم تصلح عن طريقنا، أما خطايانا كرماة فلا يوبخنا أو حتى ينتقدنا عليها أى شخص ولذا يزداد إثمنا أمام الله كلما أخطأنا ولم نعاقب من الناس ـ وطقسنا يحرو الرعية من الدينونة الإلهية لانه يدين الرعية على أخطائهم منا

لهذا يجب أن يسود التراضع فى القلب ، والنظام فى العمل ، وبين هذين يجب أن نحذر من التهاون فى حقوق الحكم نتيجة للاغراق الوائد عن الحد فى التواضع لانه إذا حط الشخص المسئول من نفسه بدون داع فقد لايستطيع أن يحفظ حياة الرعية فى دائرة النظام .

لذلك فليكن تصرف الرعاة الخارجي حسب ما يرونة وأجبأ

ومع أن كرنيليوس تصرف تصرفاً صحيحاً فى سجوده باتضاع، ولـكن بطرس نظر اليـه كشخص مساو له عندما قال, قـم أنا إنسان، أع ٢٠:١٠.

ولكنه عندما إكتشف خطية حنانيا وسفيره أظهرفي الحال سلطانه وقضي على حياتهما إذ كشف سيسرهما يروحه الناقدة ﴿ أَعَ ٥: ٣-٥) .فلقد تذكر مباشرة أنه صاحب سلطان الكمنيسة عند مقاومته للشر والكن لم يخطر فكر كهذا على باله وهو في وسط إخوانه الابرار من الرعية مع أنهم كانوا يجلونه . ففي الحالة الاولى نرى أن السلوك الصالح يقابل بتأكيد المساواة بين الجميع وفى الحالة الثانية نجد أن الرغبة فى المجازاة بالعدل أظهرت مدى السلطة . و بو لس الرسول لم يظهر أى شعور بالعظمة أو الامتياز عن إخوانه الاتقياء عندما قال , ليس أننا نسود على إيمانكم بلنحن مؤازرون لسروركم...لانكم به بالإيمان مثبتون. ٢ كو١ : ١٣ . كما لو كان يقول . نحن مساوون لـكم في الإيمان، ونحن لا نتسلط على إيمانـكم ، بل وأكـثر من هذا يضع بولس تفسه أمام رعيته حين يقول دفإننا لسنا فكرز بأنفسنا بلبالمسيح يسوع رباً ... ولـكن بأنفسنا عبيداً لـكم من أجل يسـوع ـ ٢ كو ٤: ٥ . . . ولـكن عنـــدما أكـتشف خطأ يستوجب لخدمة الآخرين وليحفظوا في داخلهم الخوف بالنسبة لانفسهم ، ومع ذلك فلمتأكد الرعية أن الحكام متواضعون داخلياً أمام أنفسهم وهكدنا يجب على الرعية أن تعرف ما ينبغي أن تخافه من السلطة ، وما ينبغي أن تقلده في محيط التواضع .

وعلى الرعاة أن يتذكروا دائماً أنه بقدر ما يعظم مظهرهم الخارجى بقدر ما يجب إخضاع نفوسهم داخلياً .فالسلطة لا ينبغى أن تسيطر على التفكير ، ولا أن تأسر العقل وإلا عجز العقل عن التحكم فى هذه القوة وخضع لها بسبب حبه للسيطرة والسيادة . وفى هذا قال أحد الحكاء وإن أقاموك حاكماً لا ترتفع ولكن بنسلك بين الرعية لواحد منها ، . كـذلك يقول بطرس الرسول ولا كن يسود على . . . بل صائرين أمثلة للرعية ، ا بط ه : ٣ .

ويقول رب الحق داعياً إيانا إلى المزايا السامية للفضيلة:
أنتم تعلمون أن رؤساء الامم يسودونهم والعظماء يتسلطون فلا يكون هذا فيكم. بل من أراد أن يكون فيكم عظيماً فليكن خادماً. ومن أراد أن يكون فيسكم أولا فليكن عبداً. كا أن ابن الانسان لم يأت ليخدم بل يخدم وليبذل نفسه فدية عن كشيرين، من ٢٠: ٢٥ - ٢٨. لهذا أشار الرب إلى العقاب الذي ينتظر الخادم الذي يتكبر في القدر الذي أعطى له من السلطة

قائلا و ولسكن إن قال ذلك العبد الردى فى قلبه سيدى يبطى و قدومه . فيبتدى يضرب العبيد رفقاء ويأكل ويشـــرب مع السكارى. يأتى سيد ذلك العبد فى يوم لاينتظره وفى ساعة لا يعرفها فيقطعه و يجعل نصيبه مع المرائين هنداك يدكون البكاء وصرير الانسان ، مت ٢٤ : ٤٨ - ٥٠ فالرجل الذى يستغل سلطة الحكم لفرض السيادة يدعى بحق منافقاً .

و احكن في بعض الاحيان تتولد شرور أكَّــثر عندما يقابل الأشرار بسياسة المساواة وايس بالنظام والعدل. ومثال ذلك عالى الـكاهن الذي تغلب عليه العاطفة في غير اتجاهما الصحيح فإذ لم يرغب في تأديب ولديه المخطئين مات هو وولديه بحكم الديان. العادل كالقول الإلهي , و تـكرم بنيك على ، ١ صم ٢ : ٢٩ . وقد وبخ الني الرعاة قائلا , والمسكسور لم تجبروه والمطـــرود لم تستردوه ، من ٣٤ : ٤ . ويمكن إرجاع المطرود مرة ثانية إلى. حياة الصلاح بعد سقوطه في الخطية وذلك بفعل الرعاية الـكمهنو تية . فعندما تسود الرعاية والنظام على الخطية يكرن ذلك أشبه بضادة تربط جرحاً ، وقد يستمر الجسرح في النزيف ويفضى إلى الموش. كمنتيجة لعدم وجود ضغط محـكم يربطه ، واـكن يحدث أحياناً أن تسوء حالة الجرح بسبب تضميده بضادة غير متقنة . إذ أن

ألجرح يسبب آلاماً أكثر بربطه بشدة أكثر من اللازم لذا يجب عند تضميد جرح الخطية أن يكون الرباط معتدلا حتى لا يتعدم الشعور بالرحمة كنتيجة للطريقة التي تطبق بها مبادى والرعاية على الخاطي . . فعلى الراعى أن يظهر لرعيته الحنان كأم حنون ويصلحهم كأب . وفي كلتا الحالتين يجب أن يطبق العلاج بحذر وعناية لئلا يكون نظام الرعاية صارماً أكثر من اللازم أو اللين أكثر مما اللازم أو اللين

والنظام والعطف يكونان كلاهما ناقصين إذا طبقكلا منهما على حدة . وعلى الحنكام في علاقاتهم بالمحكومين أن يـكونوا مدفوعين بالشفقة في الوقت المناسب، و بالشدة والنظام الممزوجين بالمحبة وهذا ما يعلمنا إياه الحق الإلهي في مثل الســامري الصالح ألذى حمل الرجل المشرف علىالموت وأوصله للفندق ووضع على حروحه الخر والزيت، والخرليحرقها والزيت ليلطفها .وهكـذا كل من يشني الجروح يسبب ألمـاً شــديداً بالخر ويلطفها بَالزيت لإن الخر يطهر الجروح والزيت يساعد على التثامها . وبعبــارة آخرى ينبغي أن تخرج الرقة بالشدة . بحيث لا تضيق الرعيــة بها لقسوة الشديدة و لا تضعف بسبب الماين الزائد ـ وقد رمز إلى هذا \_ كما يقول بولس الرسول بتابوث الشهادة الذيّ كان فيه ـ

إلى جانب لوحى الشهادة ـ العصا والمن . لأنه إذا أستعملت العصا للتأديب فى معرفة كلمة الله المسكستوبة فى لوحى الشهادة يجب أن يكون هناك المن اللذيذ بجانبها . لنا يقول داود النبى . عصالك وعكازك هما يعزياننى، من٢٣: ٤ . إننا نضرب بالعصا ولمكننا نستند على العكاز \_ فإن كانت العصا ستضرب لسكيا ما تصلح وجب أن يكون هناك عكاز الكيا يسند ويعزى .

ينبغى أن يكون مناك الحب الذى لايفتر والقوة التى لا تعثر والغيرة غير المتطرفة التى يمكن التحكم فيها والحنان الذى يتغاضى عن الهفوات ولسكن فى حدود المعقول وهكذا إذ يمتزج العدل والرحمة فى الحسكم يمكن للحاكم أن يبعث السكينة فى قلوب الرعية حتى ولوكان يثير الرهبة ، فهو يبعث الطمأنينة فى نفوسهم ولسكنه يحملهم فى نفس الوقت على إحترامه ورهبته .

**† † †** 

## الفع<u>ث ل</u>اتيابع

# الراعى في اهتمامه بالادور الخارجية لا ينبغي ان يهمل الحياة الداخلية ولا ان يهمل الخارجية باهتمامه بالداخلية

لاينبغى للراعى أن يقلل من إهتهامه بالحياة الداخلية بسبب إهتهامه بالامور الحارجية ، ولاينبغى كذلك أن يكون إهتهامه بالحياة الداخلية سبباً في إهماله لشئون الرعاية الروحية ، لئلا ينخمس فيها هو خارجى فيهلك داخلياً أو يحصر نفسه فيها يخنص بالداخل فقط وينسى أن يمنح إخوته الرعاية اللازمة .

فنى كسثير من الاحيان ينسى بعض الرعاة أنهم قد أعطوا السلطانا على إخوتهم ليعملوا على خلاص نفوسهم ، فيكرسون أنفسهم بكل ما لهم من قوة لمشاغلهم العالمية ، ويتفرغون لهذه المشاكل طالما كانت موجودة أمامهم ، فإذا لم تمكن موجودة فإنهم يلهشون وراءها ليلا ونهاراً بعقل قلق ومضطرب ، وحتى عندما تنقضى المناسبات التي تستدعى وجود هذه المشاكل فإن فسكرهم يظل منشغلا بها. إنهم يسرون بانشغالهم بها ولا يرتاحون فيهملون الامور الداخلية التي كان ينبغي أن يعلوها للاخرين عيمملون الامور الداخلية التي كان ينبغي أن يعلوها للاخرين عيمملون الامور الداخلية التي كان ينبغي أن يعلوها للاخرين عيمملون الامور الداخلية التي كان ينبغي أن يعلوها للاخرين عيمملون الامور الداخلية التي كان ينبغي أن يعلوها للاخرين عليم

ولهـذا تزيد حياة الرعية فتوراً رغم أنهم يريدون أن ينمو فى الروحيات ، بسبب إصطدامهم بحجر العثرة وهو قدوة رعاتهم .

فالرأس إن وهنت فقدت الاعضاء قو تها ، ومن العبث حينًا يشتبك جيشمع قوات الاعداء أن يتبع الجنود قائدهم الذىضل الطريق، حينتذ لا يستطيع النصح أن يهذبالنفوس، ولا التوبيخ أن ينتهر آثامهم وإذا تحول راعى النفوس إلى قاضي أرضى فإن القطيع لا يستطيع أن يعاين النور الحقيق وعندما ينشغل عقـل الراعى بالهموم الارضية فإن الغبار الذي تشيره ريح التجارب يغمى عيون المؤمنين وعلى العكس من ذلك قـــال مخلص البشرية ناهياً إيانا عن الشهوات , فاحترزوا لانفسكم الثلاً تثقل قلوبكم فى خمار وسكر، ويضيف بعد ذلك مباشرة . وهموم الحياة » وفي نفس المناسبة أضاف عامل الخوف قائلا , فيصادفكم ذلك اليوم بغتة ، وقد أعلن طبيعة هذا اليوم فقال ولانه كالفخ يأتى علىجميع الجالسين على وجه الارض، لو ٣٦: ٣٤ ـ ٣٦ . ولنفسالسبب قال أيضاً « لا يقدر خادم أن يخدم سيدين ، لو ١٦: ١٣ ·

لذلك يحذر بولس الرسول النفو من الاتقياء من شركة العالم، وهو لايكستني بدعوتهم لذلك فقط ، بل يجندهم أيضاً فيقول دليس، أحد وهو يتجند يوتبك بأعمال الحياة لكي يرضي من جنسده »

م تى ٧:٤. لاجل ذلك يأمر الرسول رعاة الكمنيسة أن يهدفوا الى تعرير أنفسهم من هذه الاشياء و هو يشير فى مشورته إلى العلاج مفيقول وفإن كان لـكم محاكم فى أمور هذه الحياة فاجلسوا المحتقرين في الـكمنيسة قضاة ، ١ كو ٢:٤.

أى أن الاشخاص الذين لم يتحلوا بالمواهب الروحية عليهم عليهم تدبير الشئون العالمية ، فهو يريد أن يقول توضيحاً لذلك ، بما أن هؤلاء لا يمكنهم إدراك الامور الداخلية فلا أقلمن أن يشغلوا أنفسهم بالشئون الخارجية ومن ثم فإن موسى كليم الله قد لامه يئرون الرجل الغريب الجنس لانه كرس نفسه لشئون الشعب الارضية ، حر ١١٧:١٨ وقد أشار عليه فىنفس الوقت أن يعين أن اساً آخرين بدلا منه ليقضوا فى المنازعات حتى يتفرغ هو لتعلم أسرار الامور الروحية وتلقينها الشعب .

إذاً فعلى الرعيـة أن تقوم بالأمور الصغيرة وعلى الرعاة أن يضطلعوا بالأمور الهامة حتى لا يتسبب الغبار الارضى فى إظلام العين التى نصبت عالمياً لترشد الخطى. فإن الرعاة جميعاً هم رؤوس المرعيـة ويتحتم على الرأس أن تتطلع إلى الامام من فوق حتى قستطيع الاقدام السير للامام فى طريق مستقيم أما إذا أعوجت هيئة الجسم المستقيمة وانحنت الهامة حتى الارض، تشاقلت الارجل فى سيرها فى طريق التقدم.

فكيف يسمح ضمير الراعى له بالتمتع بكرامة الكهنوت عند الآخرين إن كان هو قد إنشغل مالامور الارضمة التركان علمه أن يوبخ الآخرين بسببها؟ هذا هو حقاً ما توعده الرب في غضب مجازاته العادلة بالنبي القائل , فيكون كما الشعب هكـذا الـكاهن 🔜 هو ٤: ٩ . ويستوىالـكمنة القائمون على الخدمة الروحيةوالشعب عندما تبكون أعمالهم كأعمال الذين يسعون وراءكل ما هو جسدى. فَقَد تَأْمُلُ أَرْمِيا النِّي في هَذَا وأَظهر في جزَّعه عَلَي خَرَابِ الهيكل ِ \_ حزن محبته العميق فقال وكيف أكدر الذهب تغير بالإبريز الجيدء إنهارت حجارة القدس في رأس كل شارع ، مراثي أرميا ١٠٤ . وماذا يقصد بالذهب الذي يفوق كل المعـادن الآخرى إلا سمو القداسة؟ وماذا يقصد بالإبريز الجيد إلا الاحترام الذي لكسنه؟-نعم ماذا تعنى حجارة القدس إلا أصحابُ الرتب المقدسة؟ وماذا يقصد بكلمة شوارع إلا سعــة هذه الحياة؟ والحق الإلهي نفسه يقول ولا نه واسع الباب ورحبالطريق الذي يؤدي إلى الهلاك 🏣 مت ٧: ١٣. إن الذهب يتمكدر عندما تفسد الحياة القدسة والاعمال الارضة ويتغير الإبربز الجيد عندما يقل تقدير الناسء فحؤلاء الذين كان يظن أنهم أنقياء فعندما ينشغل إنسان بالامور الارضية ويترك حياة القـداسة تنقص كرامته وتتـكدر وكأن.

بريقه قد بهت في عيون الناس وكأن بحجارة القدس تنهال في الشوارع عندما يهتم الرعاة الذين كان ينبغي عليهم أن يشغلوا أنفسهم بالاسرار الداخلية لرينة الكنيسة \_ أي أسرار تابوت العهد \_ عندما يهتم هؤلاء في طرق العالم الواسعة . ومن الواضح أن أحجار القدس كانت تظهر في حلة رئيس المكهنة في قدس الا قداس لمكن إذا كان سلوك خدام الدين لا يجعل الرعية يقدمون كرامة لمخلصهم فإن أحجار القددس لا تكون في ثوب رئيس الكهنة و تنهال هذه الاحجار حقاً في الشوارع عندما يسلم أصحاب الرتب المقدسة أنفسهم إلى ملذاتهم الحاصة و يلتصقون الامور الارضية .

وينبغى أن نلاحظ أيضاً أنه قد قيل هذه الحجارة لم تنهاك. فقط فى الشوارع بل فى رؤوس الشوارع أيضاً وهذا يعنى أنه-حينا ينشغل الرعاة فى الأمور العالمية فإنهم يحبون التواجد على روؤس الشوارع حتى يتحكموا فى الطرق الواسعة التى تؤدى إلى.. ملذاتهم وفى نفس الوقت يكونوا عندد رأس الشارع بالمظهر الخارجي للتقوى .

 عندما ينغمس رجال الدين - الذى كان بحد القداسة يتجلى في مناصبهم المقدسة من قبل - عندما ينغمس هؤلاء فى الأمور العالمية . لهذا ينبغى على الراعى أن يضطلع بعبء المشاغل العالمية ولكن عليه ألا يسعى ورائها أبداً بدافع من الحب لها، خوفاً من أن تسيطر على ذهن الشخص المرتبط بها فينوء بثقلها ويهبط إلى الاعماق بعيداً عن الاهتمامات السماوية .

وعلى العكس من ذلك يضطلع البعض برعاية القطيع والكنهم يرغبون فى التفرغ للأمور الروحية تماماً بحيث لا يعطوا وقت للامور الخارجية ، وأمثال هؤلاء لايقدمون أي معونة لرعاياهم حوبإهمالهم ما يختص بالجسد ولهذا لا غرو إذا كان وعظهم غَالبًا ما يهمل لانهم بعد إعطائهم الرعية ضروريات الحياة الحاضرة ﴾ لا تبحد كلماتهم تجاوياً منالسامعين والتعليم لا يصل إلى ذهن من يحتاجون إليه إذا لم يوصله قلب عطوف إلى قلوب السامعين ، وبذرة الكلمة تنمو جيـداً في قلب السامع إذا رواها عطف المشكلم فعلى الراعي إذا أراد أن يزرع في الداخل ـ أن سمـــتم و بالخارج ـ إذا أن يكرسوا كل جهدهم للحياة الداخلية لرعيتهم ﴿ وِلَّكُن دُونَ أَنْ سُمِلُوا مَا هُو للحياةِ الْحَارِجِيةِ أَيْضًا .

وكما سبق أن قلت أن للرعيةالعذر إذا لم يقبلوا كلام الواعظ

بسبب إهمال الراعى فى واجب تقديمه المعونة الخارجية . وفي هذا أعطانا بطرس الرسول تعليمه الجاد قائلا . أطلب إلى الشيوخ الذين منكم أنا الشيخ رفيقكم والشاهد لآلام المسيح وشريك المجلسالعتيد أن يعلن . أرعوا رعية الله التي بينكم ، ابط ه : ١ .

وهو هنا يوضح ما إذا كان يعنى رعاية القلب أو رعاية الجسدعندما يضيف , نظاراً لا عن ـ اضطراراً بل بالإختيار ولا لربح قبيح بل بنشاط ، وفيهذا نوع رقيق من التحذير للرعاق لثلا يطعنوا أنفسهم بخنجر الطموح وهم يرضون رغبات رعيتهم ولئلا يبقوا محرومين من خبز الصلاح بعد أن يكونوا قد قدموا لإخوتهم المعونة الجسدية ويذكر بولس الرسول هذا الاهتمام الرعوى عندما يقول , وإن كان أحد لايعتني بخاصته ولاسما أهل بيته فقد أنكر الإيمان وهو شر من غير المؤمن ، ١ تى ٥ : ٨ ... لهذا يجب عليهم في مثل هذه الأمور أن يُسكُّونُوا دَائُمًا خَاتُفَيْنِ ومتيقذين لئلا يبتعدوا عن أهدافهم الروحية فى غمرة إنشغالهم بالمشاغل الخارجية ـ لانه كما قلت ـ كَـشيراً ما يحدث أن تنشخل قلوب الرعاة فى غفلة منهم بالمشاغل العالمية فيتغير حبهم الداخل وينغمسوا فى الامور الخارجية ويتجاهلوا أنهم قد أخذوا على عاتقهم توجيه النفوس ـ ونتيجة لهذا تكون رعايتهم المقصورة على الناحية الخارجية في حدود ضيقة .

لهذأ قال حرقيال عن الكهنة , ولا يحلقون رؤوسهم ولا يربون خصلاً بل يجزون شمر رؤوسهم جزآ ، حز ٤٤: ٧ . لأن الرَّمَاةُ الحَّمْيَقِينِ هُمُ الذِّينِ يَتُولُونَ رَّمَايَةُ المُؤْمِنَينَ لأرشـادهم ﴿ إِلَى الْأَمُورُ الْمُقَدِّسَـةُ . فالشَّمَرُ عَلَى الرَّأْسُ هُوَ الْأَفْكَارُ الْمُتَّعِلَّةُ بالامور الخارجية وعندما تطغىهذه بغزارة علىالعقل فإنها تدل حجليأن مشاغل الحياة الحاضرة تنمو أكثر من اللازم بسبب عدم الاهتمام وتزيد ونحن غير شاعرين بها فإذا كان كل من له سلطة على الآخرين يجب أن يهتم بالامور الخارجية ولـكن دون أن ينشغل بها أكثر من اللازم ،فلهذا منع الرعاة من أن يحلقوا شعر و رَوْوسهم تماماً أو يتركوه لينمو ، حتى لاينسوا الاهتمامات الجسدية لرعاياهم ولا يسمحوا لها كـذلك بأن تشغلهم أكـش ممــا يجب ولهذا أمروا أن , يجزوا شعر رؤوسهم جزاً ، أى يهتموا بالأمور الجسدية بالقدر اللازم ولكن ليس أكثر ما بجب. بهذا نؤمن ألحياة الجسدية بالاهتمام بما هوخارجي ولا ممنع ذلك اللاهتمام بما هو للقلب ، فالشعرِ على رأس الـكاهن يبقى لـكى يغطي ﴿ لَجُلُدُ وَ لَـكُمْنَهُ يَقْصَ بَحِيثُ لَا يَغْطَى الْعَيْنَانِ .

ተ ተ ተ

## الفعيالكشاين

#### عجب على الراعى الا يهتم اهتماما زائدا بارضاء الناس ولـكن عليه ان يرضيهم

لابدأن يحرص الراعى على ألا يكون مدفرعاً بالرغبة في الرضاء الناس حتى لايهتم بكسب حب رعاياه أكثر من إمتامه بالحق، ولئلا يجعله حبه لنفسه غريباً عن خالقه بسبب إعتاده على العمالة الحسنة واعطائه لنفسه مظهر الفريب عن العالم.

والشخص الذي يهدف بأعماله الطيبة إلى كسب حب الدينيسة (المؤمنين) أكشر من حب الله إنما هو عدو لمخلصه والخادم الذي يرسله العريس . بهدا يا لعروسه يخطى و بفكره إذا أن يسرعيني العروس . وعندما يتملك حب النفس من ذهن الراعى فإنه يدفعه إلى التراخى والتساهل الزائدين أو إلى الحشونة والقسوة . فمحبة الراعى لنفسه قد تدفعه إلى التراخى والتساهل إذا رآهم يخطئون ولم يجرؤ على إصلاحهم الأنه يخشى أن يضعف إذا رآهم يخطئون ولم يجرؤ على إصلاحهم الأنه يخشى أن يضعف عبهم له وكشيرا ما يتفاضى عن خطاياهم ويتملقهم بدلا من أن يو بخهم عليها ولذا قال النبي و ويل للراقى يخطن وسيائد لكل

أوصال الايدى ويصنعن مخدات لرأس كل قامة لإصطياد النفوس محرح حز ١٨: ١٨. ووضع الوسائد تحت أرصال الايدى هو مدح وتملق النفوس التي إبتعدت عن الاستقامة وانغمست في ملذات العالم والشخص الذي لايوجه إليه اللوم والتوبيخ العنيف عندما يخطىء بل يكال له المديح يسكون كمن وضعت له وسائد تحت مرفقيه أو رأسه حتى يستريح في وضعه الخاطيء حيث لا يقلقه توبيخ جاف.

ويظهر الرعاة هذا التساهل نحو الاشخاص الذين في مقدورهم أن يمنعونهم من الحصول على المجد العبالمي. ولـكـنهم يو بخونُ بشدة وباستمرار الاشخاص الذين ليس فى مقدورهم أن يفعلوا شيئًا . وهم لا يو بخونهم بلطف أبدًا. بل ينسون التواضعالرعوى، ويوقعوا الرعب فى قلوبهم بحكم سلطتهم كرعاة . وتدين الـكلمة-الإلهية أمثال هؤلاء الرعاة على لسان الني القائل. بل بشدة وعنف تصلتم عليهم ، حز ٣٤ : ٤ . هؤلاء يحبون أنفسهم أكـثر من. خالقهم ويتباهون وهم يتخذون إجراءاتهم ضد رعاياهم . وهي لا يفكرون فيما يجب أن يفعلوه ، واحكن يفكرون فقط في القوة. التي يُمَلَّكُونها . ولا يخافون من الدينونة المقبـــلة . واكسنهم. يمنخرون بقوتهم الزمنية وبأن لهم الحرية بأن يتصرفوا تصرفات خاطئة وبدون أى معارضة من رعاياهم .

والشخص الذى يتصرف تصرفأ شريرا وبرغب فىأن يسكت الآخرين عنه هوشاهد علىنفسه لانه يرغب في أن يحبه الآخرون أكـثر من الحق الذي لايريد الدفاع عنه ضد نفسه . وبالطبع ليس هناك من يعيش بلاخطية .ولـكن الشخص الذي يحب ألا يخشاه الآخرون في الحق يحب الحق أكـثر من نفسه ، ولهذا قبل بطرس بسرور توبیخ بولس (غلا۲:۱۱). وأصغیداود بقبول لثوبیخ أحد الرعية (٢ مل١٢: ٧) . لأن الرعاة الصالحين الذين لا يهتمو نَ بحب النفس يأخذون المكلمات الحرة الصادقة التي تصدر عن الرعية علىأنها تزيد من تواضعهم.ولـكن في هذه الناحية يجب أن يؤخذ منصب الرعاية بكشير من الاعتدال بحيث لايؤدى إعطاء الرعية الحرية إلىالتعبير عن آرائهم في بعض الامور التي أصابتهم بالغرور فإنهم إذا منحوا حرية الكلام أكثرمن اللازم فقدوا تواضعهم. ويجب أن للاحظ أيضاً أنَّ الرعاة المهرة يجب أن يحرصوا على إرضاء الناس ولسكن بحيث يجذبوا الرعية إلى محبة الحق بالتقدير الذي يكنونه لرعانهم . وفي هذه الحالة لايرغب الرعاة في أن يَكُونُوا محبوبين هم أنفسهم، ولـكـنهم يرغبون في أن يكون هذا الحب طريقاً يقود قلوب السامعين إلى محبة الحالق، ومن الصعب على إنسان غير محبوب مهما كان وعظه جيداً أن يجد مستمعين مستجيبين . لهذا يجب أن يهدف كل راعي إلى أن يكون محبوياً لـكى يستمع الناس إليه . وليس لـكى يحبوه لشخصه لئلا يتمرد فـكره على الإله الذي يخدمه في منصبه .

ويشير بولس الرسول إلى ذلك عندما يوضح لنا أسرار جهاده قائلا وكما أنا أيضاً أرضى الجميع فى كل شىء ، اكو ١ : ٣٣. ثم يقول أيضاً وفلوكسنت بعد أرضى الناس لم أكن عبداً للسيح ، غلا ١٠٠١ . هكذا يرضى بولس الرسول الناس ولا يرضيهم . لأنه فى رغبته لإرضاء الناس لم يرغب فى أن يرضيهم بلأن يرضى الحق الناس بواسطته .



### ا*لفصيّسالتسسع* يجب ان يدرك الراعى ان الردّائل غالبا ما تتخفى ف لياب الفضائل

يجب أن يفهم الراعى أن الرذائل ترتدى عادة أقنعة الفضيلة. عَملي سبيل المثال فالباً ما يسمى البخيل نفســه مدبراً . بينما يخني المبذر حقيقة نفسه ويقول أنه سخىاليد . وأحياناً يعتبر التساهل الزائد وقلة ألحزم رحمة ومحبة وينظر للغضب المتهور علىأنه غيرة روحية . وكشيراً ما يعتبر التسرع والتهور نشاطاً وهمة نافعة . ويعتبر التباطؤ والتكاسل نوعاً من التمهل الرزين . ولهذا ينبغي على راعى النفوس أن يميز بحكمة وعناية الفضائل من الرذائل لثلا يتمكن البخلمن قلبه وهو يبالغ فى الظهور بمظهر المدبر أو يفخر بكرمه كما لوكان فضيلة وهو فىالحقيقة مبذر ومتلاف.أو يتغاضى هما يجبأن ينتقده بشدة فيجلب لرعيته العقاب الابدى أو يعاقب الاخطاء بدون رحمة فيخطىء بذلك خطأ أكبرأو إذا شدالتعجل الطائش وقار واستقامة تصرفه كدذلك فإن تأجيل عمل صالح قند ييموله إلى عمل شرير .

# الفصل العاشر

## الحسكمة المطاوبة من الراعي في استعمال التوبيخ والشدة واللطف

ينبغى أن يلاحظ أيضاً أنه فى بعض الاحيان يجب التغاضى . وفير يحكمة عن أخطاء الرعية والكن مع إشعارهم بهذا التغاضى . وفير بعض الاحيان يحسن التغاضى عن بعض الاخطاء ولو كانت معروفة للجميع . ولكن فى حالات أخرى يجب أن يستعمل التدقيق الشديد ولو كانت الاخطاء مستورة و بحسب الحالة يجب أن يتصرف الراعى سواء بالعتاب اللطيف أو بالعقاب الشديد .

و بعض الأشياء كما قلت يجب التفاضى عنها بحكمة ولكن هذا التفاضى بجب أن يكون بحيث يشعر الحاطىء أنه قد اكتشف أمره وغض النظرعن خطأه حتى يخجل من التمادى فى أخطاءه التي أدرك أنه قد غض النظر عنها فى صمت وقد يعاقب نفسه بأن يصبح قاضى نفسه إذا سامحه الراعى برحمة بهذا التسامح وبخ الرب المهودية عندما قال على لسان النيء و بمن خشيت و خفت حتى حنت واياى لم تذكرى ولا وضعت فى قلبك أما أنا ساكت، أشهال ، لم يقل تفاضى الرب عن أخطائها و جعلها تعرف أنه قد فعل ذلك ، لم يقل

الرب شيشاً ضد المخطى ، ومع ذلك أعلن أنه قد تسامح ، فإن بعض الاشياء حتى ولو كانت معروفة علانية \_ يجبالتغاصى عنها بحكمة عندما لا تـكون الفرصة مناسبة للتوبيخ العلنى . إن العلاج فى غير الوقت المناسب يزيد الجروح ، وإذا كانت الادوية غير مناسبة فمن المؤكد أنها لا تصلح لفرض الشفاء .

ويختبر صبر الراعى فى تحمل أخطاء الرعية أثناء بحثه عن فرصة لإصلاحهم. ولهذا قال صاحب المزامير وعلى ظهور فا . الحراث ، من ١٢٩: ٣ . لانسا نحمل الاثقال على ظهور فا . وهكذا يشكو داود من أن الخطاة قد أثقلوا ظهره وكأنه يريد أن يقول إن وأو لئك الذين لا أستطيع إصلاحهم، أحملهم كحمل، .

ومع ذلك فإن هناك بعض الأمور السرية التي يجب البحث فيهسا بتدقيق ، فإذا ظهرت بعض الاعراض أمكن للراعي أن يكستشف كل ما يعمل داخل عقول الرعية ، وبالتوبيخ في الوقت المناسب يمكسنه أن يستخلص من الأشياء غير المهمة أشياء مهمة ، ولهذا قيل لحزقيال ويا ابن آدم إنقب في الحائط ، ويضيف نفس النبي دفنقبت في الحائط فإذا باب وقال لي أدخل وأنظر الرجاسات الشريرة التي هم عملوها هنا. فدخلت و نظرت وإذا كل شكل دبابات عربوانات نجس وكل أصنام بيت إسرائيل مرسومة على الحائط .

حز ٨ : ٨ - ١٠ . فحرقيال يرمز إلى السلطة والحائط يرمز إلى قسوة الرعية ، والنقب في الحائط هو الكشف عن قسوة قلوبهم بالاستجواب الدقيق . وعندما نقب حزقيال الحائط و جد باباً . وهذا يرمز إلى أنه عندما تشكشف قساوة القلب بواسطة الاستجواب المدقق أو التوبيخ الحكيم يظهر باب فترى من خلاله كل الافكار الداخلية . ويتبع هذه الكلمات الآتية و أدخل وأنظر الرجاسات الشريرة التي هم عملوها هنا ، فهو يدخل ليرى الرجاسات. وكذلك الراعي الذي يرى بعض الاعراض الخارجية فينفذ عن طريقها إلى قلوب رعيته تشكشف له كل الافكار الشريرة الموجودة بها .

ولهذا إستعرض النبي قائلا , قد دخلت ونظرت وإذا كل شكل دبابات وحيوانات نجس، والدبابات منا ترمن إلى الأفكار الآرضية تماماً ، بينما يرمن الحيوان إلى الأفكار التي تسمو عن الارض قليلا ولكنما لازالت تتوقع الجزاء الارضي لأن أجسام الزواحف تلتصق تماماً بالارض . بينما ترتفع أجسام الحيوانات عن الارض إلى حد كبير ولكنما مرتبطة بشمواتها الجشعة م فالدبابات تكون موجودة داخيل الحائط إذا كانت في الذهن أفكار لا تسمو أبداً عن الرغبات الارضية .

أما وجود الحيوانات داخل الحائط فيحدث عندما نوجد أفكار صالحة والمكننها تضعف أمام الرغبة فىالمكاسب والامجاد الارضية . وبالرغم من أن هذِه الافكار تسمو عن الارض إلا أنها تهيط بنفسها إلى الحضيض بسبب سعيها لإرضاء الشهوات الجشعة . ولهذا أضيقت هذه الزيادة العكسية . وكل أصنام بيت إسرائيل ورسومه على الحائط، لانه مكتوب ... و الطمع الذي هو عبادة الأوثان، كولو ٣ : ٥ . لهذا أضيفت الاصنمام بعد الحيسوانات لان البعض يسمون بأنفسهم عن الارض بأعمالهم الصالحة والكنتهم يهبطون بأنفسهم إلى الارض بطموحهم الشرير وحسناً قيل أنها مرسومة على الحائط لآن هذا يشبه ما يحــدثــه عندما تدخل الآشياء العالمية إلى العقلفةنطبع الخيالات التي تدور فى ذهن الإنسان على قلبه كرسوم . من هذا للاحظ أنه فى بادى. الامر يظهر ثقب في الحائط . ثم باب وعندئذ فقط تنكشف النجاسات الحفية . لأن كل علامة الخطية تظهر أولا في الخارج . ثم يظهـر باب تخرج منـه الخطية العلنية وعنـــــدنَّذ يظهر كل شـــىء بالداخل .

وهناك بعض الاشياء التي يجب أن تو بخ بلطف . فشـلا إذا إرتـكبت الخطيـة ايس عن عمد ولـكن عن ضعف أو جهـل . هنـا يجب أن يؤنب الخطىء ولـكن في رقة عظيمة لاننــا جميعًا عرضة لضعفات طبيعتنــا الفاسدة طالما نحن موجردون في هذا الجسد الفاني. لهذا يجب أن يرى كل إنسان من حالته الشخصية كيف ينبغي أن يكون شفوقاً على ضعفات الآخرين لاننا ننسي حالة ضعفنا عندما نندفع بشدة إلى تو بيخ الآخرين من أجــــل ضعفاتهم . ولهذا يعلمنا بولس قائلا . إن إنسبق إنسان فأخذ في زلة ما فأصلحوا أنتم الروحانيين مثل هذا بروح الوداعة ناظراً إلى نفسك لنسلا تجرب أنت أيضاً ، غلا ، : ١ . بهذه الكلمات يريد بولس أن يقول أنه عندما تفضينا خطية الآخرين بجب أن نفكر في أنفسنا فنرق في تو بيخ الآخرين إذ نخشي أن تـكون مثل هذه النفس.

إلا أن هناك أشياء يغبغى أن تو بخ بصرامة فإذا لم ينتبه إنسان لإثمه فإن القوبيخ يذكره بجسامته . أما إذا تغاضى عنه فإنه يلمس خطورة خطيته حسب قسوة النوبيخ . ومن واجب الراعى أن يكشف عن أمجاد الوطن السماوى وأن يظهر تجارب العدو القديم، التي تحوم فى رحلة العالم وان يصلح من إعوجاج الرعية بالتأنيب حين لا يجدى معهم العطف حتى لا يتحمل الراعى كل الذنب إذا هو لم يغضب للإثم .

وهكذا قيل لحزقيال وأنت يا ابن آدم فحذ لنفسك لبنسة وضعها أمامك وارسم عليها مدينسة أورشليم ثم أضاف قائلا : «واجعل عليها حصاراً وابنى عليها برجاً وأقم عليها مترسة واجعل عليها جيوشاً واقم عليها مجانق حولها ، وأضاف الرب واضعاً متراساً لحزقيال ، وخدد أنت لنفسك صاجاً من حديد وانصبه سوراً من حديد بينك وبين المدينة ، حز ٤:١-٣.

أليسحزقيمال مثالا ، للمعلم لذلك يقول له الرب , خذ لنفسك البنة وضعها أمامك وارسمعليها مدينة أورشليم، المعلمين الصالحين يمضعون لبنسة أمامهم عندما يتعهدون قلوب السامعين ويشددون عليها الحراسة بتكريس عظيم . ومكندا أمرهم الرب أيضاً أن يرسموا عليها مدينة أورشليم . أى أنهمسيتعبون محاولين كـشف رؤيا السلام الفائق لقلوب عالمية . ولكن حيث أننا لا نستطيع إدراك أمجاد الوطنالسماوي دون أن نتمرس علىمو اجهة تجارب عدونا الماكر العظيمة فقد أضافالربقائلا . واجعلعليها حصاراً وابنى عليها برجاء. وهكذا الرعاة الصالحون يسبحون حـول ﴿ اللَّبَنَّةُ الَّتِي رَسَّمُ عَلَيْهَا صُورَةً أُورُشَلِيمُ المَدينَـةُ ، عندما يحصنون القلوبالعالمية والتي تسعىو تشتاق إلى المدينة السمانية ويكمشفون هُمَا مَدَى قَسُوةَ هِجُومَ آثَامَ هَذَهُ الحَيَاةُ المُعَادِيةِ لَهُمْ. وَعَنْدُمَا يَكَشَفُ الراعى كيف أن كلخطية تضرب حصاراً حول المتقدمين في النعمة فإنه حينتذ يجل حصاراً علىأورشلم ولانه ينبغى أن نعرف أنناأ لاينبغي فقط أن نقاوم الخطية بل أن ننمي الفضيلة التي تمنحنا القوة. أضـــاف الرب قائلا , إبن عليها برجاً , . وهكــذا يبنى الرعاة . الصالحون أبراجاً عندما يظهرون الفضائل التي نقاوم بها الرذائل... وحيث تنموالفضيلة وتقوىهكذا تندلع حرب التجارب وتزيد. جيوشأ وأفم عليها مجانقحولهاء والترس يقام بالحديث عنكمتل التجارب المتلاحقة ، وكما أنه يجمل جيوشــاً عليها عنــدما يحذر\_ السامعين من شباك العدو المساكر ، وعندما يعرف الراعى شعبه بأخطار التجارب المحيطة به فى هذه الحياة والتي تخترق حواجز الفضيلة فإنه يقيم المجانق حولهم .

ولكن بالرغم من توضيح الراعى المستمر لهذه الأمور فإن هذا لايرفع من عليه مسئولية الابدية إذا لم تتحرك روحه في حموة الغيرة وشدتها لمواجهة تراخى كل فرد . لذلك أضاف الرب أيضاً . وخذ أنت لنفسك صاجاً من حديد وانصبه سوراً من حديد بينك وبين المدينة ، فالصاج هنا يرمن لحمو العقل والحديد يرمن لقسوة التوبيخ . إذ لا شيء يشغل عقل المعلم ويؤلمه أكثر

من غيرة الله المشتعلة وهكندا إكستوى بولس بالصاج المشتعلم فقال و من يضعف وأنا لا أضعف . من يعثر وأنا لا ألتهب مد لا كو ١١: ٢٩ . هذه الغيرة الملتهمة لله تقوى الإنسان وتحصنه وتنحى عنه تهمة الإهمال . ولذلك قيل حقاً ١ . وانصبه سوراً من حديد بينك وبين المدينة . .

لمكن علينا أن نذكر أنه من الصعب على الراعى فى مثل هذه. الأمور أن يتجنب بعض الفاظ التوبيخ التى كان ينبغى أن يتحاشاها إذ يحدث عادة أن يقطرف المعلم فى توبيخه عندما بريد أن يصلح من خطأ أحد الرعية . فيطرح بدلك قلوب الخطاة فى هوة اليأس لذلك فإنه من الضرورى على الراعى الذى يحزن على رعيته أن يستغفر الله فى حزن الآنه أحزن قلب رعيته أكثر مما يجب فأخطأ إذ تطرف فى غيرته .

هكدا قال الرب لموسى و ومن ذهب مع صاحبه فى الوعر ليحتطب حطباً فاقدفعت يده بالفاس ليقطع العطب وأفلت العديد من الحشب وأصاب صاحبه فمات فهو يهرب إلى إحدى تلك المدن فيحيا . لئلا يسعى ولى الدم وراء القاتل حين يحمى قلبه ويدركه إذا طال الطريق ويقتله وليس عليه حكم الموث لانه غير مبغض مدتث ١٤ م. والراعى يذهب فى الوعر مع صاحبه ليحتطب و بذلك

يمنتبه إلى أخطائه وهو يقطع الحطب عندما يخلص صاحبه من الخطية فى حب ورعاية . ولـكن إذا أفلت ألحديد من الخشب فإن التوبيخ يكون قد زاد عن حده وينحدر إلى القسوة . أما إن أصاب الحديد صاحبه فمات يكون الراعى قد قتل روح الحبة فى رعيته بكلام السباب .

وهكذا تحل الكراهية فى قلوب الرعية . إذا إشتد عليها التوبيخ . وإذا أفلت الحديد من الخشب وأصاب صاحبه فمات فينبغى أن يهرب إلى المدن الثلاث حتى يحتمى فى واحدة منها . لأنه إن حزن بندم واحتمى بالرجاء والمحبة فى وحدة الاسرار فاينه لا يحتسب مذنباً . وحتى ولى الدم لايقتله لانه عندما يأتى الديان العادل الذى جعل نفسه واحدداً هعنا وشارك طبيعتنا لا يرضىأن يأخذ بذنبنا إذ قد إحتمينا فى الإيمان والرجاء والمحبة فى ستر مغفرته .

+ + +

### الفعيسل كمادى شر

### انسكاب الراعي على التأمل في الناموس القدس

نعم إن هذا كله يتحقق إذا كان للراعى روح الخوف المقدس. و الحب إذ أنه يتأملكل يوم الكلمات المقدسة .

إن كلمات الوحى الإلهي تعيد إليه حاسية المسئولية والتميين بالنسبة لحياة السماء التي كشيرآ ما يهدمها طول الإختلاط بالناس فالإنسان الذي يختلط سنيناً طويلة بالعالم عليه أن يجدد على الدوام حبه للوطن السماوى . حقـاً إنَّ النفس تنحدر كـثيراً في وسط مشاغل العالم. وبما أنه من الواضح أنها تنحدر إلى الهلاك في دوامة إلا المشاغل الخارجية . فإنه ينبغي على الدوام أن يكون هدفها هو القيام ساعية وراء إتمام الوصايا . هكـذا يوصي بولس التلبيذ الذي تسلم الرَّعَايَة قائلًا له , إلَى أن أجيء أعكـف على القراءة والوعظ شريعتك اليوم كله هي لهجي ، من ١١٩: ٩٧ . ولاجل هذا أمر الرب موسى بخصوص حمل التابوت. و تسبك له أربع حلقات. من ذهب وتجعلها على قوائمه الاربع . . . و تصنع عصوين من خشب السنط وتغشيهما بذهب وتدخل العصوين فى الحلقات على جانى التابوت ليحمل التابوت بهما . تبقى العصوان في حلقات التا بوت لا تنزعان منها ، حز ٣٥ : ١٢ – ١٥ . إن التا بوت هو حرمن للمكنيسة المقدسة وقد صارت الوصية إلىموسي أن يسبك اله أربع حلقات على قوائمه الأربع ومن الواضح أن هذه تشير ﴿ إِلَّىٰ أَرْبُعِ جَهَاتُ الْعَالَمُ الَّتِي إِنْتُشْرِتَ فَيْهِا الْأَرْبِعِ أَمَاجِيلٍ . أَمَا العصوان من خشب السنط اللذان يثبتان في الحلقات فهم الرعاة الساهرين الذين ينكبون على وصايا الكتب المقدسة ويلتصقون بها علىالدوام معلنين وحدانية الكسنيسة المقدسة وكأنهم يحملون التابوت بدخولهم في الحلقات . ومعنى حملالتا بوت بخشب السنط حمو أن ندخل الـكـنيسة المقدسة بتعاليمها إلى عقول المؤمنين وإذ يغطى الخشب برقائق الذهب فإن التعاليم تشمع في هذا العسالم ﴿ هَكَـٰذَا أَصَافَ الرِّبِ تَبْقِ العَصُوانَ فَحَلَقَاتُ النَّا بُوتَ لَا تَنزَعَانَ -منها ، . إن الذين يتعهدون خدمة الرعاية عليهم ألا يفارق سفر الشريعة فمهم . وقد أمر الرب موسى أن لا تنزع منها العصوان حتى لا يصرف وقت عند الضرورة في حملالتا بوت. وإذا سألت ﴿الرَّمِيةِ الرَّاعِي فِي أَمْنِ رُوحِي طَلِيهِ أَلَّا يَتَأْخُرُ فِي الْإِرْشَـادُ . التبق العصوان دائمًا في الحلقات ، ليتأمل الرعاة على الدوام في

الكتب المقدسة حتى يرفعوا سريعاً تابوت العهد الجديد فيعلموا عند الضرورة .

لذلك قال بطرس الرسول , بل قدسوا الرب الإله فى قلوبكم مستعدين دائماً لمجاوبة كلمن يسأ لـكم عن سبب الرجاء الذى فيكم عوداعة وخوف ، 1 بط ٣ : ١٥ . وكأنه يريد أن يقول , أن تبقى العصوان فى الحلقات لا تنزعان منها ، .

