

التَّارِيخ الطَّقسيُ لسترالتَوَيْبَرَوالاعتراف



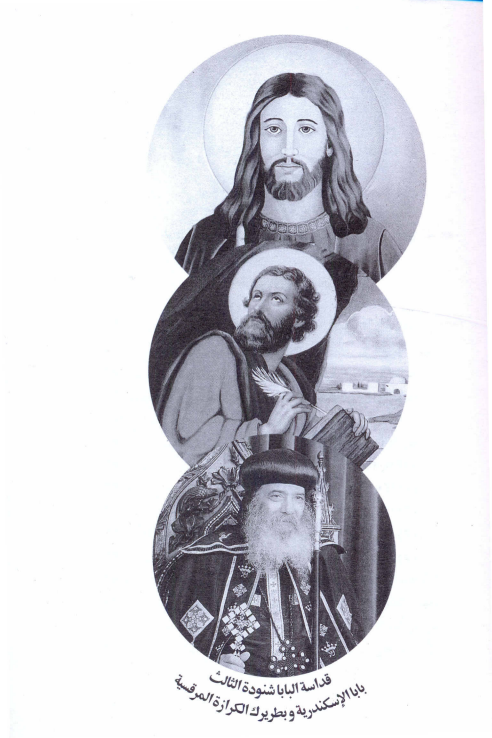
طتوس أسرار ومَهَلوات الكنيسَة م ۲

التَّاريخ الطَّقسي لسرالتوبة والاعتراف

الكتساب: التَّاريخ الطُّقسي لسرّ التَّوبة والاعتراف الكاتب: الرَّاهب القس أثناسيوس المقاري (راهب من الكنيسة القبطيَّة) المطبعة: دار نوبار. شبرا ٦ شارع مدرسة المعلَّمين الطّبعة: الأولى، أكتوبر ٢٠٠٧م رقم الإيداع بدار الكتب : ٢٠٠٧/١٦٢١٨ الترقيم الدولى : 5-4945-7 -977

كافة حقوق الطبع والنّشر محفوظة للمؤلّف

نمن ال<sup>تُ</sup>سخة ١١ جنيها



# المحتويات

| 11 |  | عامة | ىقدەمة | ٩ |
|----|--|------|--------|---|
|----|--|------|--------|---|

## البَاب الأوَّل: رؤية عامة

| ١٥ | الفَصل الأوَّل: مفاهيم أوليَّة                               |
|----|--------------------------------------------------------------|
| ١٦ | مفهوم التَّوبة                                               |
| ۱۷ | حياة التَّوبة حراسة لفعل المعموديَّة                         |
| ۲۳ | حياة التَّوبة هي الطُّريق إلى الإفخارستيًّا                  |
| ۲٤ | حياة التَّوبة توزن بكلمة الله                                |
| ۲۷ | مار أفرآم السِّرياني يتحدَّث عن التَّوبة                     |
| 29 | مفهوم الاعتراف                                               |
| 29 | (١) الإقرار والمحاهرة بالإيمان                               |
| ۳۲ | (٢) الإقرار بالخطيئة والاعتراف بما                           |
| ٣٣ | (٣) مقبرة الشَّهيد تُسمى ''الشَّهادة'' أو ''موضع الشَّهادة'' |
| 30 | (٤) الشُّكر أو الاتفاق                                       |
| ۳۷ | الشَّواهد الكتابيَّة والآبائيَّة عن الاعتراف بالخطايا        |
| ٤٢ | مفهوم العقوبات أو التَّاديبات الكنسيَّة                      |
| ٤٧ | من هو أب الاعتراف؟                                           |
| ٥٤ | الأب الرُّوحي                                                |

|                                           | الفَصل الثَّابي: طقس سرَّ التَّوبة والاعتراف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ογ .                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٥٨                                        | تمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥٨ .                                      | بين ذبيحة المسيح على الصَّليب وذبائح العهد القديم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦٣ .                                      | سرَّ التَّوبة والاعتراف في العهد الجديد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٦٣.                                       | أولاً: الوقوف أمام الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٦٨.                                       | ثانيا: وحود الكاهن كشاهد بين طرفين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٢٥                                        | ثالثاً: الإقرار والاعتراف بالخطيئة أمام الله في حضور الكاهن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۸١                                        | رابعا: التُّحليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٨٩                                        | طقس الاعتراف بالخطايا في الكنائس الشَّرقيَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ·                                         | The state of the s |
|                                           | البَاب الثَّاني: المواحل التَّاريخيَّة التي عبر عليها سرّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                           | التوبة والاعتراف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                           | الفَصل الأوَّل: كنيسة الرُّسُل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٩٥                                        | الفصل الأول: كنيسة الرسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٩٦                                        | <del>م</del> ھيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٩٦                                        | ركائز غفران الخطايا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۹٦<br>۹۷                                  | ركائز غفران الخطايا<br>الرَّكيزة الأولى: أنه لا يغفر الخطايا إلاَّ الله وحده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۹٦<br>۹۷                                  | ركائز غفران الخطايا<br>الرَّكيزة الأولى: أنه لا يغفر الخطايا إلاَّ الله وحده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۹٦<br>۹۷<br>۹۸                            | ركائز غفران الخطايا<br>الرَّكيزة الأولى: أنه لا يغفر الخطايا إلاَّ الله وحده<br>الرَّكيزة الثَّانية: إنه بدون سفك دم لا تحصل مغفرة –                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>९</b> २<br>९∨<br>९∧<br>९९              | ركائز غفران الخطايا<br>الرَّكيزة الأولى: أنه لا يغفر الخطايا إلاَّ الله وحده<br>الرَّكيزة الثَّانية: إنه بدون سفك دم لا تحصل مغفرة –<br>الرَّكيزة الثَّالثة: إقرار الخاطئ بخطيئته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۹٦<br>۹۷<br>۹۸<br>۹۹                      | ركائز غفران الخطايا<br>الرَّكيزة الأولى: أنه لا يغفر الخطايا إلاَّ الله وحده<br>الرَّكيزة الثَّانية: إنه بدون سفك دم لا تحصل مغفرة –<br>الرَّكيزة التَّالثة: إقرار الخاطئ بخطيئته<br>الفُصل التَّابي: بلدًا من القرن التَّابي الميلادي وحتى منشور ميلان ٣١٢م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۹۲<br>۹۷<br>۹۸<br>۹۹<br>۱۰۰               | ركائز غفران الخطايا<br>الرَّكيزة الأولى: أنه لا يغفر الخطايا إلاً الله وحده<br>الرَّكيزة النَّانية: إنه بدون سفك دم لا تحصل مغفرة<br>الرَّكيزة النَّالئة: إقرار الخاطئ بخطيئته<br>ال <b>فصل التَّابي: بلءًا من القرن التَّابي الميلادي</b><br>ملامح ممارسة سرّ التَّوبة في القرن التَّابي الميلادي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۹۲<br>۹۷<br>۹۸<br>۹۹<br>۱۰۰               | ركائز غفران الخطايا<br>الرَّكيزة الأولى: أنه لا يغفر الخطايا إلاً الله وحده<br>الرَّكيزة النَّانية: إنه بدون سفك دم لا تحصل مغفرة<br>الرَّكيزة النَّالئة: إقرار الخاطئ بخطيئته<br>ال <b>فصل التَّابي: بلءًا من القرن التَّابي الميلادي</b><br>ملامح ممارسة سرّ التَّوبة في القرن التَّابي الميلادي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۹٦<br>۹۷<br>۹۸<br>۹۹<br>۱۰۵<br>۱۰۷        | ركائز غفران الخطايا<br>الرَّكيزة الأولى: أنه لا يغفر الخطايا إلاً الله وحده<br>الرَّكيزة النَّانية: إنه بدون سفك دم لا تحصل مغفرة –<br>الرَّكيزة النَّالئة: إقرار الحاطئ بخطيئته<br>الفَصل النَّابي: بلدءًا من القرن النَّابي الميلادي<br>ملامح ممارسة سرّ النَّوبة في القرن النَّابي الميلادي<br>في الدِّيداخي أي تعليم الرُّسُل<br>في رسالة برنابا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۹٦<br>۹۷<br>۹۸<br>۹۹<br>۱۰۵<br>۱۰۷        | ركائز غفران الخطايا<br>الرَّكيزة الأولى: أنه لا يغفر الخطايا إلاً الله وحده<br>الرَّكيزة النَّانية: إنه بدون سفك دم لا تحصل مغفرة –<br>الرَّكيزة النَّالئة: إقرار الحاطئ بخطيئته<br>الفَصل النَّابي: بلدءًا من القرن النَّابي الميلادي<br>ملامح ممارسة سرّ النَّوبة في القرن النَّابي الميلادي<br>في الدِّيداخي أي تعليم الرُّسُل<br>في رسالة برنابا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۹٦<br>۹۷<br>۹۸<br>۹۹<br>۱۰۵<br>۱۰۲<br>۱۰۷ | ركائز غفران الخطايا<br>الرَّكيزة الأولى: أنه لا يغفر الخطايا إلاً الله وحده<br>الرَّكيزة النَّانية: إنه بدون سفك دم لا تحصل مغفرة –<br>الرَّكيزة النَّالئة: إقرار الحاطئ بخطيئته<br>الف <b>صل النَّابي: بلداً من القرن النَّابي الملادي وحتى منشور ميلان ۳۱۲م</b><br>ملامح ممارسة سرّ التَّوبة في القرن النَّابي الميلادي<br>في الدِّيداحي أي تعليم الرُّسُل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

•

| 140   | التَّوبة والاعتراف في الكنيسة البيزنطيَّة بدءًا من القرن السَّابع ـــــــــ |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 1     | التَّوبة والاعتراف في الغرب المسيحي                                         |
| ١٧٨ . | التَّوبة والاعتراف في القرن العاشر في مصر                                   |
| NYA   | انتشار مخطوط بين الأقباط منسوب خطأ للأنبا ساويرس ابن المقفّع                |
| ١٨٣   | قصَّة مؤثَّرة من القرن الحادي عشر في مصر                                    |
| ۱۸٦   | إطلالة على حياة الكنيسة القبطيَّة في القرن الحادي عشر                       |
|       | الفُصل الخامس: في القرون الوسطى في الشَّرق المسيحي                          |
| ۱٩٠   | تمهيد                                                                       |
| 19.   | في الكنيسة السِّريانيَّة الأنطاكيَّة                                        |
| 194   | في الكنيسة البيزنطيَّة                                                      |
| 197   | في الكنيسة القبطيَّة                                                        |
|       | أنبا ميخائيل مطران دمياط في القرن النَّابي عشر الميلادي                     |
| ١٩٤   | وموضوع الاعتراف على الشَّورية                                               |
| ۱۹۹   | القس أبو ياسر ابن القسطال                                                   |
|       | القس مرقس الضَّرير بن القنبر في القرن التَّابي عشر                          |
|       | الأنبا ميخائيل مطران دمياط يتحدَّث عن ابن القنبر                            |
| ۲.٩   | كتب ''المعلَّم والتِّلميد'' التي عُرِفت في الكنيسة القبطية                  |
| 111   | حول كتاب ''المعلَّم والتَّلميذ'' للقِّس مرَّقس ابن القنبر                   |
| 225   | الصَّفي بن العسَّال                                                         |
| 222   | مؤتمن الدُّولة أبي اسحق ابن الفضل في القرن النَّالت عشر                     |
| 227   | الشَّيخ الفاضل علم الرِّئاسة بن كاتب قيصر في القرن الثَّالث عشر             |
|       | يوحنا ابن سباع في القرن الثَّالث عشر                                        |
| 229   | القُس شمس الرِّئاسة المعروف بابن كبر في القرن الثَّالث عشر                  |
| ۲۳    | كتاب سرّ الثَّالوث في حدمة الكهنوت من قول معلَّمي الكنيسة ٢                 |
| 170   | خلاصة موضوع التَّوبة والاعتراف في العصور الوسطى                             |

•

| ۲۳۹ | الفَصل السَّادس: في القرون الوسطى في الغرب المسيحي |
|-----|----------------------------------------------------|
| 72. | تمهيد                                              |
| ٢٤. | في القرن النَّالث عشر الميلادي                     |
| 252 | في القرن الخامس عشر الميلادي                       |
| ٢٤٣ | بحمع فلورا                                         |
| TEV | بحمع فلورنسا والأحداث المصاحبة له مسمع             |
| 254 | الفَصل السَّابع: في العصر الحالي                   |
| 50. | تمهيد                                              |
| 50. | ممارسة الاعتراف على الكاهن أثناء صلوات القدَّاس!!  |
| 202 | نيَّة التوبة أنناء الاعتراف هي محك صحَّته          |
| 202 | سؤال حول دور سرَّ الاعتراف في التَّهيئة للتَّناول  |
| 709 | قصَّة واقعيَّة عن روعة حياة التَّوبة والاعتراف     |
| 170 | الم اجع                                            |





## مقدِّمة عامة

هذا كتاب في سرّ التَّوبة والاعتراف، لعله يحكي تـــاريخ التَّوبــــة في حياة الكنيسة – إن كانت التَّوبة تاريخ يُحكى – كمـــا يســـرد أيضـــاً المراحل اللَّيتورجيَّة التي عبر عليها الاعتراف في الكنيسة.

فالتَّوبة في الكنيسة هي حياة تتحدَّد كل يوم، وتنمو كل يوم، وتثمر كل يوم. واليوم الذي يعبر بلا توبة، هو يوم غير محسسوب مسن عمسر الإنسان الجديد الذي وُلد للكنيسة في المعموديَّة، ابناً لله، ولابساً للمسيح.

ويشرح الكتاب الذي بين يديك، مفهوم الاعتراف في الكنيسة، وأن غايته الأساسيَّة هي عودة التَّاتب إلى شركة الجماعة، بعد أن انفصل عنها بالخطيئة. ومن أجل ذلك كان الاعتراف في بداياته الأولى علنياً على الجماعة الكنسيَّة كلها، لأن خطأ الإنسان المنتمي إلى جماعة الله لا يصيبه هو وحده، بل يؤتِّر على الجماعة كلها، ويُحزن قلب الله. لأنه إن تـــألَّم عضو، تألَّمت معه باقي الأعضاء، كقول الإنجيل المقدَّس. والألم هنا ليس ألماً حسدياً، فهذا يهون، بل هو ألمَّ روحيَّ، لا يسبِّبه سوى الخطيئة.

ولما توقَّف الاعتراف العلني على الجماعة كلها، انتقل إلى اعتـــراف سري على الكاهن، باعتبار الكاهن ممثلاً للجماعة ونائباً عنها.

وفي كلا الحالتين، أي الاعتراف العلميٰ، أو الاعتراف السِّري، صار الهدف الأساسي منهما هو عودة الخاطئ التَّائب إلى شركة الجماعة، وإلى سر التَّوبة والاعتراف

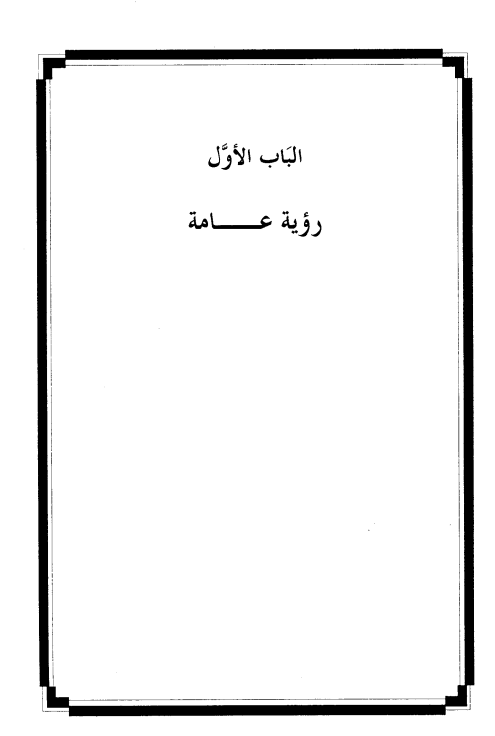
حضن الكنيسة.

وبعد هذا الاعتراف العلني الذي كان يمارسه التَّائبون العائـــدون إلى حضن الكنيسة أمام الكنيسة كلها، كان التَّحليــل يجــري لهـــم أثنـــاء الصَّلوات اللَّيتورجيَّة، وفي مواضع محدَّدة منها، ومع كل الشَّعب أيضاً.

ولما انتقل الاعتراف – فيما بعد – من اعتراف عليٰ على الشَّعب إلى اعتراف سري على الأب الكاهن، ظلَّت صلاة التَّحليل التي تعقبه، والتي تُصلَّى من داخل اللَّيتورجيًّا هي الأساس، حتى بعد أن أصـبح الكاهن يصلَّي نفس هذه الصَّلاة عينها على رأس المعترف بمفرده بعد اعترافه بخطاياه.

ولكن الأمر الجدير بالانتباه هنا هو أن القدَّاس الإلهي ليس هو وقت الاعتراف بالخطايا، لأن الكنيسة كلها الآن في حالة صلاة وشُكر وتسبيح، مع مخافة، من جراء حضور الله بين شعبه. ومن ثمَّ فمن نافلة القول أن يطلب أحد المصلِّين من الأب الكاهن أثناء صلوات القداًس الإلهي أن يصلي له التَّحليل. والكتاب الذي بين يديك يشرح هذا الأمر بتوضيح أكثر.

راجياً إلى ربي يسوع المسيح رأس الكنيسة وثباتما، أن يجعل من نمرة هذا الكتاب خلاصاً وبنياناً وثباتاً في كنيسته المقدَّسة، بشفاعة والدة الإله القدِّيسة الطَّاهرة مريم، وسادتي الآباء الرُّسُل القدِّيسين، وكل مصاف التُّهداء والصدِّيقين. وبصلوات قداسة البابا شاوده التَّالات بابا الإسكندريَّة وبطريرك الكرازة المرقسيَّة. وصلوات آبائي المطارنة والأساقفة والقمامصة والقسوس، وإخوتي الشَّمامسة وآبائي الرُّهبان،



الفَصل الأوَّل مفاهــيم أوليَّــة

مفهوم "التوبة" Penitence مفهوم "التوبة"

"التَّوبة" هي لفظة عربيَّة. ونقول في اللَّغة العربيَّة "تاب إلى الله"، أي رجع عن المعصية إلى الطَّاعة. ونقـول أيضـاً: "تـاب الله علـى الإنسان"، أي عاد عليه بالمغفرة. وفي اللَّغة العربيَّة أيضاً: "الله وحده هو التَّوَّاب"، أي الذي يتوب على عبده، بينما الإنسان أياً كان هو "تائب" عندما يرجع عن المعصية إلى ربِّه.

وفي اللُّغة السِّريانيَّة – ومعها اللُّغة العبريَّة أيضـــاً – التَّوبـــة تعـــيٰ الرُّجوع والعودة إلى الوضع السَّابق.

وفي اللَّغة اليونانيَّة، يدل الفعل عنوم (ميطانوية) على تغيير العقل والقلب، وتحويلهما من الأهواء والشَّهوات إلى الله. وعند آباء الكنيسة لا يشير هذا الفعل اليوناني فقط إلى تغيير العقل أو الـــذَّهن، بل أيضاً إلى تغيير النَّفس والعقل الأعلى، وهو ما يشير إليــه آبــاء الكنيسة في كتاباتهم بلفظة ''القلــب – يا vov (نــوس)''. فمفهـوم ''القلب''، أو ''العقل الأعلى'' في التَّعليم الآبائي يعبِّر عن قوَّة مــن قوى النَّفس، وعن أسمى ما فيها، لأنه هو – أي العقل الأعلى – صورة الله في الإنسان.

التَّوبة هي انسحاق القلب، وندامته على الخطايا السَّالفة، فهي تبدأ بدينونة النَّفس. ومحاسبة النَّفس تنتهي بالصَّــلاة إلى الله، لأن الخطيئـــة موجَّهة أصلاً إليه.

and the second of the second o

### مفاهيم أوليَّة

التَّوبة هي حجد للذَّات وتلاشي الاهتمام بما تحت أي مسمَّى مــن المسمَّيات. فهي عزم على إصلاح السِّيرة، واسترضاء قلب من أحزنته، عملاً بقول الرَّب: «اترك قربانك قدَّام المذبح، واذهب أولاً اصطلح مع أخيك» (من ٢٤:٥). والمحَبَّة هي السَّعي لخلاص الآخرين ونجاهَم، وأعظم عبَّة نقدِّمها للآخرين هي صلاتنا من أجلهم. إننا عندما نفعــل ذلــك، فنحن نقدِّم عن أنفسنا توبة، وعن الآخرين تشفعاً. يقول القدِّيس أنبــا مقار الكبير (٣٠٠-٣٩٠): [خلاصي في حياة أخي].

والتَّوبة هي الإيمان بالمسيح والرَّحاء الوطيد في تحنيه<sup>(١)</sup>. فالرَّاحة الحقيقيَّة والفرح الكامل، والسَّلام الذي يفوق كل عقل، نحصل عليه في المسيح وحده الذي قال: «تعالوا إليَّ يا جميع المتعبين والتُقيلي الأحمال وأنا أريحكم» (من ٢٨:١١). فالخلاص من الخطيئة وسلطانها إنما هو بالمسيح وبالإيمان باسمه، والإيقان بقوَّته ومعونته، والرَّحاء في رحمته، وباستخدام وسائط الخلاص التي رسمها لنا في كنيسته، إذ ليس بأحد غيره الخلاص، «لأن ليس اسم آخر تحت السَّماء قد أُعطي بين النَّاس سه ينبغسي أن نخلص» (أعمال ١٢:٤).

وحياة التَّوبة في الكنيسة المسيحيَّة لا يمكن فصلها عن المعموديَّة والإفخارستيًّا والإنجيل. وهذا هو الفارق الشَّاسع بل والوحيد بـــين مفهوم التَّوبة في المسيحيَّة، ومفهومها في غيرها من الدِّيانات الكــــثيرة الأخرى. والسُّطور التَّالية هي شرح لهذه الجزئيَّة الأخيرة.

حياة التوبة حراسة لفعل المعموديَّة رأيتم يا إحوة، في طقس المعموديَّة المقدَّسة، كيف تتحلَّى الـــنَّفس

١- أعمال ١٢:٤ ؛ أعمال ٢٠:٠٠ ؛ رومية ١:٠، ٢ ؛ عبرانيين ٢٥:٧

سرّ التَّوبة والاعتراف

وتلتحف بالنُّور، وتكتسي ثوب البر في يوم عرسها الحقيقــــي، حينمـــا تُسجَّل في سفر الحياة، كما في السَّماء كذلك على الأرض.

ورأيتم كيف يُختتم طقس المعموديَّة والمسيرون بلسبس التَّيساب البيض، ثياب الخلاص. ولبس الأكاليل، أكاليل الغلبة. وحمل النُّور في مشاعل يحملها بنو النُّور ابتهاحاً بقبولهم النُّور الحقيقي في حيساتهم، ربُّنا يسوع المسيح.

هذه هي بداية الرِّحلة إلى الملكوت، بنوب أبيض، وإكليل يتوِّج الرأس، ومصباح مضئ في اليدين. أمَّا نماية المطاف عند دخول السَّماء، فيلزم أن تكون النَّفس لابسة وحاملة نفس الأشياء التي تسلَّمتها يوم معموديَّتها. فلو سلَّمت النَّفس ثوبها أبيضاً، وإكليلها على رأسها غير مسلوب منها، ومصباحها موقداً مضيئاً كما استلمته يوم معموديَّتها، استحقت الملكوت.

فطوبي للذين لم ينجِّسوا ثيابهم، لأنهم سيمشون مع الحَمَل في ثياب بيض، لأنهم مستحقُّون.

يقول الرُّوح: «من يغلب، فذلك سيلبس ثياباً بيضاً، ولن أمحو اسمه من سفر الحياة. وسأعترف باسمه أمام أبي وأمام ملائكته» (رؤيا ٣:٥).

فطوبى للذين ارتدوا ثوب المعموديَّة الأبــيض، وحفظــوه أبيضــاً، وغسلوه في دم الخروف. هؤلاء يستحقون أن يكونوا أمــام عــرش الله، ويخدمونه نماراً وليلاً في هيكله. والجالس على العرش يحل فــوقهم. لـــن يجوعوا بعد، ولن يعطشوا بعد، ولا تقع عليهم الشَّــمس – شمــس النَّحارب – ولا شئ من الحر، لأن الخروف الذي في وسط العرش يرعاهم،

۱۸

ويقتادهم الله إلى ينابيع ماء حيَّة. ويمسح الله كل دمعة من عيونهم<sup>(٢)</sup>. إذاً من المهم أن نلبس ثوب المعموديَّة الأبيض، ولكن الأهـــم أن نصل به أبيضاً إلى السَّماء. وطوبي لمن يسهر ويحفظ ثيابه لئلا يمشــي عريانا<sup>(٣)</sup>. ولكن ما الفائدة يا إحوتي أن أكل العُث ثيابنا، فهل تنفعنا المعمه ديَّة شتاً؟.

يقول القدِّيس أمبروسيوس (٣٣٩–٣٩٧م) أسقف ميلان: [حسنة هي التَّوبة، فإن لم يكن لهـــا مكـــان في قلبـــك، فستخسر نعمة الغسل التي نلتها في المعموديَّة منذ أمد بعيــد. فإنه من الأفضل أن يكون لنا تُوب نصلحه، عن أن لا يكون لنا تُوب نرتديه. ولكن إذ أعد لنا التُّوب مرَّة، فيجب أن يتحدَّد].

أمًّا إكليل المعموديَّة فهو إكليل جهادنا، وهو إكليل يمكن أن يبلى إذا لم نحفظه في مسيرة غربتنا. أمَّا إكليل نصرتنا حين يظهر الرَّب في مجيئه النَّاني فهو إكليل مجدنا الذي لا يمكن أن يبلى بعد. فهو إذاً إكليل نصرة عوض إكليل جهاد. وكل من ليس عليه إكليل معموديَّته، ليس له إكليل نصرته وحياته. لقد حرجنا من المعموديَّة غالبين ولكي نغلب، لأن للرَّب حرب مع عماليق من دور إلى دور. فهي حربُه هو بشركتنا الأمينة معه. وهوذا الصَّوت من وراء الدُّهور ينادي على كل من وطأ الموت الأوَّل بقدميه، موت الخطيئة: «كن أميناً إلى الموت، فسأعطيك إكليل الحياة. من له أذنان فليسمع ما يقوله الرُّوح للكنائس. من يغلب فلا يؤذيه الموت النَّاني» (رؤيا ١٠٢، ١١). وهذا هو نداء الإنجيل لكل من يغلب في كل شئ.

> ۲- رؤیا ۲۰:۱۷–۱۷ ۳- رؤیا ۱۰:۱۲

19

سرّ التَّوبة والاعتراف

۲.

أمًا أولئك فلكي يأخذوا إكليلاً يفنى، وأما نحـــن فـــإكليلاً لا يفــــى» (اكورنثوس ٢٥:٩).

هذا هو إكليل البر الذي يُعطى للذين يحبون ظهور الــرَّب الــدَّيان العادل في مجيئه النَّاني، كوعده الذي وعده قائلاً: «ها أنــا آتي ســريعاً. تمسَّك بما عندك، لئلا يأخذ أحد إكليلك» (رؤيــا ١١:٣). «ومتى ظهــر رئيس الرُّعاة تنالون إكليل المحد الذي لا يبلى» (ابطرس ٤:٠).

لكن ما الفائدة يا إحوتي إن سقط إكليل رأسنا، هــل تنفعنـــا المعموديَّة شيئاً؟.

أمًّا عن النُّور الذي حملناه في قلوبنا عند خروجنا من جرن المعموديَّة، فكان رمزه هو تلك الشَّمعة التي حملناها في أيدينا. نور الرُّوح القُــدُس الذي يكشف لنا كل شئ حتى عمق الله نفسه. هذا هو النُّـور الــذي أوصانا الرَّب من أجله قائلاً: «لتكن أحقــاؤكم ممنطقــة، وســرجكم موقدة» (لوقا ٢١:٥٣). و«سيروا ما دام لكم النُّور، لئلا يدركم الظَّلام. والذي يسير في الظُّلام لا يعلم إلى أين يذهب» (يوحنا ٢١:٥٣). إنه نور الإنجيل، نور الوصيَّة الإلهيَّة «سراج لرحلي كلامك، ونــور لســبيلي» (مزمور ١٠:٥٠٩). و«الوصيَّة مصباح والشَّريعة نــور» (أمــال ٢٣:٦). فليتك أنت يارب تضئ سراجي، لكي بنورك أعاين النُّور.

كلمة الرَّب هي السِّراج الذي يظل ينير الطَّريق حتى إلى الأبديَّــة. فالذين ظلُّوا ماسكين مصابيحهم موقدة، أي أناجيلهم مفتوحة، حتى إلى محيئ العريس، هؤلاء هم الذين سينظرون وجهه واسمه علـــى جبــاههم. وهناك لن يحتاجوا إلى سراج أو نور شمس، لأن الرَّب الإله ينير علــيهم، وهم سيملكون معه إلى أبد الآبدين(٤).

ولكن ما الفائدة يا إخوتي إن انطفأ سراجنا، وصار الإنجيل مكتوماً فينا. هل تنفعنا المعموديَّة شيئاً؟.

ترون إذاً أن النَّمو هو في استمرار البداية والبناء عليها. وهذا هــو عمل التَّوبة. فالمعموديَّة كأساس متين للبناء، تضمن لنا التَّوبة. وحياة التَّوبة هي النُّمو والبناء على هذا الأساس، أي النُّمو في معرفة ربَّنا يسوع المسيح، وقوَّة قيامته، وشركة آلامه. والبناء ليس من أعمال برَّنـــا الــــيَ نعملها بذواتنا. لألها مهما عظمت، فهي بدون معونة النَّعمة ومــؤازرة الرُّوح القُدُس هي قشَّ أو عشبَّ تحرقه النَّار فيزول. فتمحيد النَّــاس لله بسبب أعمالنا الحسنة، هو خير دليل على أن أعمالنا ليست من ذواتنــا، بل من معونة الله وقوَّته فينا. «فليضي نوركم هكذا قدام النَّاس، لكــي يروا أعمالكم الحسنة ويمجدوا أباكم الذي في السَّموات» (متى ١٦٠).

التَّوبة هي حياة تبدأ بالميلاد من الله وتنتهي بالاتحاد به. فالمعموديَّــة سرَّ، والاتحاد بالله سرَّ أيضاً. ومن ثمَّ فقد لزم أن تكون التَّوبة سرَّ أيضاً. أي سرَّ الحياة مع الله. فالمعموديَّة هي سرَّ الميلاد من الله، والتَّوبة هي سرَّ الحياة مع الله، والإفخارستيَّا هي سرَّ الاتحاد بالله. هذا هو ما عبَّــر عنــه الإنجيل المقدَّس بقوله: لأن منه وبه وله كل الأشياء، ونحن له<sup>(ه)</sup>.

المعموديَّة هي التَّوبة الأولى، وقبول حياة جديدة في طبيعة الإنســــان التي فسدت بسبب الخطيئة الأولى. والتَّوبة هي معموديَّة ثانية، وتجديـــد للمعموديَّة الأولى، بقبول مغفرة دائمة عن الخطايا اليوميَّة، لدوام الحيـــاة

- ٤- رؤيا ٤:٢٢
- ٥- انظر: رومية ٣٦:١١ ؛ ١كورنثوس ٢:٨

سرّ التُّوبة والاعتراف

مع الله وفيه بالرُّوح القُدُس.

۲۲

المعموديَّة إذا لم تسندها التَّوبة، تفقد فاعليتها. فالتوبة هي سرّ تجديد ودوام فعل هذا الميلاد النَّاني. فالإنسان المولود من الرُّوح إذا لم يسلك بحسب الرُّوح، يطغى عليه الجسد، وتسود عليه الخطيئة، ويموت ثانيــة كما مات آدم أولاً. وهذا هو الموت النَّاني الذي أشار إليه سفر الرؤيا<sup>(1)</sup>.

الموت الثّاني هو موت الخطيئة، أمَّا الموت الأوَّل فهو الموت الـــذي جزناه في المعموديَّة عندما مُتنا مع المسيح، ومات فيه إنساننا القديم. ولما قُمنا مع المسيح بالمعموديَّة صارت هذه هي قيامتنا الأولى. أمَّــا قيامتنـــا التَّانية فهي عند مجئ الرَّب في اليوم الأخير. وأما موت الجسد التُّرابي، فما هو إلاَّ عبور من حياة أرضيَّة إلى حياة أخرى سماويَّة، من حياة الزَّمن إلى حياة الأبد، فلا يكون هو موت إذاً، بل عبور من حياة إلى حياة.

المعموديَّة والتَّوبة إذاً هما صنوان لا يفترقان، والذي يعدم أحـــدهما يعدم الأخرى بالضَّرورة. فالمعموديَّة تقيم التَّوبة، وتجعــل منـــها معـــن مسيحياً لا تعرفه ديانة أخرى. لأن غاية التَّوبة هي الاتحاد بالله، والاتحاد به لا يكون إلاَّ بالميلاد منه أولاً. وهذا لا يكون إلاَّ بالمعموديَّة.

التَّوبة في إيجاز هي في قول الإنجيل: «لي الحياة هي المسيح» (فسيليي ٢١:١). التَّوبة هي حفظ العهد الذي تعهَّدنا به أمام الله يوم المعموديَّة بحضرة شهود كثيرين، أن نجحد الشيطان وملائكته، وكل أعماله، وكثرة نفاقه. لقد كتب الملائكة تعهُّدنا، وحُفظ العهد في السَّماء. فالتَّوبة تضمن دوام العهد. فدينونة المسيحي لن تكون إلاً لكونه قد نقض العهد الــذي قطعه على نفسه، فمن فمه يُدان. فعلى قدر ما لعظم المعموديَّة من كرامه

٦- رؤيا ٢٠٢٠

لا تدانيها كرامة، على قدر خطورة إغفال تلك الكرامة وعدم اعتبارها. وهنا تبرز أهميَّة التَّوبة للذين شهدت عليهم ملائكة السَّماء.

حياة التَّوبة هي الطَّريق إلى الإفخارستيَّا

التَّوبة لقاء مع الله، والإفخارستيَّا توكيد لهذا اللَّقاء. التَّوبة هي تقابل بين مشيئة الله المُحبَّة الهادئة الجاذبة للإنسان الخاطئ بفعــل دم المســيح، وبين مشيئة الإنسان المتعب ورغبته الجديَّة بشوق في العودة إلى الله. وإنما المبادرة دائماً وأولاً هي من الله «لا يقدر أحد أن يُقبل إليَّ إن لم يجتذبــه الآب الذي أرسلني. وأنا أقيمه في اليوم الأخير» (يوحنا ٤٤:٦).

والله يجذب إليه الإنسان بناء عن اشتياق هذا الإنسان وسعيه إليـــه «كل ما يعطيني الآب فإليٌ يقبل، ومن يُقبل إليٌ لا أخرجـــه خارجـــاً» (يوحنا ٣٧:٦). ولكن حتى هذا الشَّوق الذي يشتاقه الإنسان إلى الله، هو نفسه من الله. «توِّبني فأتوب، لأنك أنت الرَّب إلهي» (إرميا ١٨:٣١).

فحياة التَّوبة ليست مجرَّد رجوع إرادي إلى اللَّه فحسب، بل هـــي أيضاً قبول دعوة من الرَّب لكي يدخل إلى حياتنا. «هاأنذا واقف علـــى الباب وأقرع، إن سمع أحد صوتي وفتح البَاب أدخل إليه وأتعشى معـــه سرّ التُّوبة والاعتراف

وهو معي» (رؤيا ٢٠:٣).

لا نستطيع أن نتقدَّم إلى الإفخارستيًّا إلاَّ بضمير خطاة تائبين، لننال البر الذي وعد به الرَّب كل الرَّاجعين إليه. لأنه إن كانت التَّوبة عتق من الموت، فالإفخارستيًّا عبور إلى الحياة. التَّوبة ثمرة المعموديَّة، والإفخارستيًّا ثمرة التَّوبة، والكل معاً ليعيش المسيح فينا، ونعيش فيه.

انظر كيف أن كل من لاذ بالكنيسة واحتمى بما لا يهلك مع العالم. ففي الكنيسة نلنا معموديتنا، وفي الكنيسة نعيش توبتنا، وبالكنيسة تتحقَّق شركتنا مع المسيح بسر حسده ودمه الكريمين. فإن قلنا مع الرَّسول بولس «لي الحياة هي المسيح»، فلا نستطيع أن نحقَّق عملياً هذه الحياة فينا بدون الكنيسة. لأن المسيح له المحد هو محور حياة الكنيسة، وهو غاية كل تسابيحها وصلواتها وطقوسها وتعليمها.

الحياة في المسيح بالكنيسة شفاء ودواء ورجماء للمنَّفس والجسمد والرُّوح. شفاء من الخطيئة ودواء لأسبابها ورجاء أكيد بالنَّحاة والخلاص.

حياة التّوبة توزن بكلمة الله

يستحيل أن تستقيم التَّوبة بدون الإنجيل. ولا يمكن أن تدوم إلاَّ إذا ظلَّ الإنجيل مفتوحاً كل يوم. لأن كلمة الرَّب هي النُّسور السذي نسير بمداه مسيرة غربتنا على الأرض. استمع إلى مقسدار التَّطهُسر والشِّفاء الذي يغشى كيان الإنسان كله من جرَّاء الإصغاء إلى كلمة الرَّب، ومن فم الرَّب نفسه حين يقول: «أنتم الآن أنقياء لسبب الكلام الذي كلمتكم به» (يوحنا ٣:١٥).

كانت الخليقة الأولى بالماء والرُّوح والكلمة، ونمت الحيساة بــدوام

الكُلمة «ليكن ... فكان». وهكذا الإنسان المولود من المـاء والــرُوح والكلمة، هو خليقة حديدة تنمو بدوام الكُلمة. فإن كنَّا قد وُلدنا لا من زرع يفنى، بل مما لا يفنى، بكلمة الله الحيَّة الباقية إلى الأبد، إذاً فلتثبــت فينا كلمة الرَّب إلى الأبد.

أتعزى كثيراً بعبارات وردت في قوانين هيبوليتس القبطيَّة والتي تعود إلى القرن السَّادس الميلادي. أنقل إليك قارئي العزيز حانباً منها، وهي من القوانين (٢٦، ٢٦، ٢٧). تقول:

"يجتمع القسوس كـل يـوم في الكنيسـة، وأيضـاً الشَّمامسـة والإيبودياكونون والأغنسطسون وكل الشَّعب عندما يصـيح الـلَّيك. ويصنعون الصَّلاة والمزامير وقراءة الكُتُب والصَّلوات كوصيَّة الرَّسـول القائل: التفت إلى القراءة إلى أن أحضر.

إذا كانت مفاوضة (شرح) في بيعة (كنيسة) لأحــل كــلام الله، فليسرع كل واحد ويجتمع إليه (أي إلى كلام الله). وليعلموا أن الأفضل لهم أن يسمعوا كلام الله أكثر من كل افتخار هذا العالم. وليحسبوا أنما حسارة عظيمة لهم إذا عاقتهم ضرورة عن أن يسمعوا كــلام الله، بــل ليتفرَّغوا للكنيسة مرَّات كثيرة. ليقدروا أن يخرجوا الحقد الذي للعدو ...

والذين يحرِّكهم العقل في البيت، فإنهم لا يغفلون عمَّــا سمعــوه في الكنيسة. لأجل هذا؛ فليهتم كل واحد بأن يمضي إلى الكنيسة في كــل الأيام التي تكون فيها الصَّلوات.

وفي اليوم الذي لا يصلُّون فيه في الكنيسة، فلتأخذ كتاباً وتقرأ فيـــه، ولتنظر الشَّمس الكتاب على رجليك في كل الغدوات''. سرّ التُّوبة والاعتراف

هكذا عاش آباؤنا القدِّيسون، مربوطون بقراءة الإنجيل باكر كل يوم حتى بداية شروق اليَوم، والشَّمس تشهد على ذلـــك. فهـــل لا زالـــت الشَّمس تشهد لنا كما شهدت من قبل لآبائنا؟.

«آدم … أين أنت» (تكوين ٩:٣) هو هو ذات الصَّوت الذي ينادي الخاطئ – كل خاطئ – الذي يختبئ من صوت الله ويتوارى عن لقائسه حلف أشجار الاعتذار حجلاً من خطيئته. والصَّوت الذي حـــذّر قبــل السُّقوط في الخطيئة، هو ذات الصَّوت الذي يؤنِّب بعد السُقوط فيهــا، وهو هو ذاته الذي يشجّع ويعزِّي للقيام والنُّهوض منها «الحق الحق أقول لكم إنه تأتي ساعة وهي الآن، حين يسمع الأموات (بالخطايا) صوت ابن الله والسَّامعون يحيون» (يوحنا ٢٥:٥).

فعلى قدر ما تكون الوصيَّة حيَّة، على قدر ما تكون التَّوبة صـــادقة وأمينة ونابعة من القلب. «استمعوا لي استماعاً ... أميلوا آذانكم وهلُموا إليَّ. اسمعوا فتحيا أنفسكم. وأقطع لكم عهـــداً أبـــدياً، مـــراحم داود الصَّادقة» (إشعياء ٢:٥٥، ٣).

الإنجيل هو قوَّة الله للخلاص، والتَّوبة هي سعي نحو هذا الخـــلاص. اسمع قول الإنجيل: «فاقبلوا بوداعة الكَّلمة المغروسة القـــادرة أن تخلَّــص نفوسكم» (يعقوب ٢١:١). «وأعرِّفكم أيها الإخـــوة بالإنجيـــل الـــذي بشرتكم به وقبلتموه وتقومون فيه وبه أيضاً تخلصون» (١كورنثوس ١:١٥).

إن الرِّباط الوثيق بين التَّوبة والوصيَّة المقدَّسة نتيقٌن منه إذا عرفنا أن التَّوبة هي فعل تغيير مستمر في حياة الإنسان، من حياة حسب الجسد، إلى حياة حسب الرُّوح. وهذا التَّغيير لا يتم إلاَّ بتجديد الذَّهن والفكر، طبقاً لقول الإنجيل «تغيَّروا عن شكلكم بتجديد أذهرانكم» (رومية ٢:١٢). وتحديد الذّهن والفكر لا يكون إلاّ بكلمة الإنجيل. «إذ حلعــتم الإنسان العتيق مع أعماله، ولبستم الجديد الذي يتحدَّد للمعرفة حســب صورة خالقه» (كولوسي ٩:٣). «وتتحدَّدوا بروح ذهــنكم، وتلبســوا الإنسان الجديد المخلوق بحسب الله في البر وقداسة الحق» (أفسس ٢٣:٤).

ومن أجل ذلك يؤكِّد آباء الكنيسة في كتابــاتمم باســتمرار أن الخلاص يبدأ عند الفرد بتطهير هذا العقل وتجديده، وبرفض كل هوى ذاتي يسيطر عليه. فهذا هو بدء مسرى التَّوبة عندهم. فمنطلق التَّوبة هو تغيير الفكر<sup>(٧)</sup>.

إذاً نخلص إلى نتيجة خلاصيَّة واحدة هي أن التَّوبة في الكنيسة المسيحيَّة مرتبطة بالمعموديَّة والإفخارستيَّا وكلمة الإنجيل. المعموديَّة تخلق فينا إنساناً حديداً يحتاج إلى نمو من قامة إلى قامة. وكلمة الإنجيل هي البذرة التي تُلقى في تربة هذا الإنسان الجديد، لتثمر فيه نمراً يليق بالحياة الأبديَّة. والإفخارستيَّا هي الحصن الذي يصون نمو هذه التُمار لتكون كلها لحساب المسيح وحده. وهكذا يظل هذا الإنسان الجديد ينمو وينمو يوماً فيوماً حتى يبلغ إلى ملء قامة المسيح. وهل لملء قامة المسيح كماية؟. مالحة لنمو هذه الجياة المترى الذي يهيئ في الإنسان مناخاً صحياً وتربة مالحة لنمو هذه الجياة المريدة، حياة المسيح فينا. وبمذا الإنسان الجديد، وبه فقط، يكون الدُّحول إلى ملكوت ربَّنا يسوع المسيح.

مار أفرآم السِّرياني (٣٠٦-٣٧٣م) يتحدَّث عن التَّوبة [في شبابكَ كنتَ تقول أتوب إذا ما كـــبرت. فمضـــى الشَّباب وجاء الكِبر ولم تتب. أفنيــتَ شـــبابك بأوحـــاع

٧- لشرح أكثر، انظر مثلاً: بحلَّة النور، العددان ٢، ٣، ١٩٨٥م.

سر التَّوبة والاعتراف

الشَّهوات والذُّنوب، وعندما كبرتَ لا ترغب أن تتوب.

من يوم إلى يوم تطرد التَّوبة، وأظنُّها قد هربت منــك. في شبابك قلت أبقى حتى أصنع هواى وأتوب، فهــا الآن قـــد كبرت. اطلب التَّوبة قبل أن يطلبك الموت، فإنه بعد المــوت ليست هناك توبة. الأيام التي مضت تخبرك عن الأيام التي تأتي. الأولي لم تختبئ ... والأخرى لا تبقى ... قد كنت بعيداً عن يومك، فجاء وأدركك ... وها هو أيضاً مسرع إلى الذَّهاب كما ذهبت الأيام الخوالي.

انظر لنفسك قبل أن يجوز يومك، واذكر أن شبابك لـــن يدوم. تعبر مثل الظُّل أيامك، ومعها تنقضي حياتك.

التَّوبة هي أم الحياة، وطوبي لمن يولد منها. التَوبة هـي ترياق لأوحاع الخطيئة القاتلة، وعـذاب عظيم للشيطان مضادها. إلها التَّوبة تجعل الزُّناة بتوليِّين، كما تُحلي النُّوراني الذي علاه الصَّدأ ... هي تجتذب من الطُّرقات إلى الملكوت، ومن بين السيَّباحات تُدخل إلى العُرس ... إلها قائمة بباب الحتن السَّماوي، وكل من عبر كما استقبلت وجهه بيدها ... هي هي أم النُّور، وكل من ولد منها أنبتت له أحنحة من نار، ومع الرُّوحانييِّن يطير إلى العلا ... هي هي ملحمة الطَّب السَّماوي، ومن وضعها على وجهه برء لوقته ... إلها تسرور وأخرجته من جوفه ... إلها حصن تحفظ ما بداخله، وجبًار وأخرجته من مي هيكل للأمم الطَّاهرة، ومنها يأخسانون يرد كل من سُتى. هي هيكل للأمم الطَّاهرة، ومنها يأخسانون بابها أخذ منها حاجته ...

#### مفاهيم أوليَّة

فمن ذا الذي لا يحبُّك أيتها التَّوبِية، يسا حاملية جميسع التَّطويبات ... ليس من تمسَّك برحائك ونزل إلى الجحيم. ولا من صعد إلى السَّماء بدونك. من يرى الله بغيرك؟ من تمسَّك برحائك ووقع في يد الشيطان؟. ومن تطهَّر و لم تكوني أنست التي غسلتيه؟ مباركة أنت يا أم الغفران، يا من أعطانا إيساك الآب الملوء رحمة ...

هى التي تحدِّد البتوليَّة التي اتَّسخت، وتحفظ بلا عيب تلك التي لم تفسد بعد. المسيح حاء وخلَّصنا، وبصوته نادانا قائلاً: «توبوا فقد اقترَب الملكوت»].

مفهوم "الاعتراف" ἐξομολογήσις – The Confession الاعتراف هو الشَّهادة في المفهوم الكنسي، وهو يشمل أربعة معاني:

(١) الإقرار والمجاهرة بالإيمان

وذلك بواسطة المعترف الذي يشهد بإيمانه إلى حد قبول المسوت إن حدث. والسيِّد المسيح نفسه له المجد هو باكورة هؤلاء السذين شسهدوا باعتراف حسن حتى إلى قبول الموت. «أوصيك أمام الله السذي يحيسي الكل، والمسيح يسوع الذي شهد لدى بسيلاطس البنطسي بسالاعتراف مومكمγίαν الحسن» (اتيموثاوس ١٣:٦).

وعن هذا المعنى يقول السيِّد المسيح: «وأقول لكم: كل من اعترف في قدام النَّاس يعترف به ابن الإنسان قدَّام ملائكـــة الله» (لوقا ٨:١٢). وأيضاً: «فكل من يعترف منهممم بي قـــدام النَّــاس أعترف أنا أيضاً به قدام أبي الذي في السَّموات» (متى ٣٢:١٠). ويقــول سرّ التَّوبة والاعتراف

القدِّيس يوحنا الرَّسول: «من اعترف ὁμολογήσῃ أن يسوع هو ابن الله، فالله يثبت فيه وهو في الله» (١يوحنا ٤:١٥). وأيضاً قول الرُّوح في سـفر الرؤيا: «من يغلب فذلك سيلبس ثياباً بيضاً، ولن أمحو اسمه مـن سـفر الحياة، وسأعترف ὁμολογήσω باسمه أمام أبي وأمام ملائكته» (رؤيا ٥:٣).

وعن المجاهرة بالإيمان نقرأ عند يوسابيوس القيصري (٢٦٠-٣٤٠) المؤرِّخ الكنسي المشهور، كيف أن الشَّهيد لا يكون شهيداً بآلام وبدمائه فقط، بل بكلمة فمه أيضاً. فيقول يوسابيوس القيصري: "وممن اشتهر بين الشُّهداء في تلك الأوقات شخص يُدعى بيونيوس. ومن يريدون معرفة اعترافاته المتعدِّدة، وحرأته في الكلام، واحتجاجاته دفاعاً عن الإيمان أمام الشَّعب والحكَّام، وخطاباته المليئة بالتَّعليم. وفضلاً عن ذلك تحيَّاته لمن استسلموا للتَّحربة أثناء الاضطهادات، وكلمات التَّشجيع التي وحقهها إلى الإخوة الذين أتوا لزيارته في السِّحن، والتَعذيب الدي تحمَّله. بالإضافة إلى الآلام والتَسمير وثباته وهو على الكومة، وموته بعد كل المحن الشَّاذة. هؤلاء نحيلهم على تلك الرِّسالة التي كُتبت عن استشهاد الأقدمين، والتي جعناها متضمِّنة وصفاً كاملاً عنه '' (٤٧:١٥٤).

وفي تعبيرات مؤثّرة عن الشُّهداء والمعترفين يقول يوسابيوس أيضاً: "... قد كانوا أيضاً غيورين حداً في الإقتداء بالمسيح الذي إذ كان في صورة الله لم يحسب حلسة أن يكون معادلاً لله<sup>(٨)</sup>، لدرجة ألهم بالرَّغم من وصولهم إلى مثل هذه الكرامة، وتقديمهم الشَّهادة كاملة، لا مرَّة ولا مرَّتِين، بل مراراً كثيرة، وإعادتهم إلى السِّحن بعد طـرحهم للوحـوش الضَّارية، مهرَّاة أحسامهم بالحروق والجروح، فإلهم لم ينادوا بأنفسـهم بألهم شهود، ولا سمحوا لنا بأن نلقبهم بمنا الاسم. وإن تحدَّث أحـدنا

۸- فیلبی ۲:۲

۳.

مفاهيم أوليَّة

عنهم بالرَّسائل أو شفوياً كشهود، وبَّخوه بشدة

لألهم تنازلوا عن لقب 'شاهد' بسرور إلى المسيح الشَّاهد الأمــين، الصَّادق، البكر من الأموات<sup>(١</sup>)، بداءة حليقة الله. وقد ذكَّرونا بالشُّـهود الذين سبق أن ارتحلوا، قائلين: إن الشُّهود هم الذين حُسبوا مستحقين أن يؤخَذوا إلى فوق في اعترافاتهم، الذين ضمنوا شهادتهم بارتحالهم. أما نحن فإننا لا نزال معترفين، متواضعين وضعفاء. من ثمَّ التمسوا مــن الإخــوة بدموع أن يقدِّموا الصَّلوات الحارة لكي يكمَّلوا (بالاستشهاد).

وقد أظهروا بأعمالهم قوَّة الشَّهادة، مظهرين جرأة عظيمة نحــو جميع الإخوة. وبيَّنوا نبلهم وسموهم بالصَّبر والشَّجاعة وعدم الخوف. ولكنهم رفضوا لقب 'شهود' الذي يميِّزهم عن إخوتهم، لامتلائهم من خوف الله'' (٢:٢:٥-٤).

وكانت الكنيسة – ولا زالت – تكرِّم المعترفين الـــذين يشــهدون بإيمانهم أمام كثيرين، ولكنها ظلَّت تفرِّق بين المعترفين الذي قبلـــوا الآلام نتيجة اعترافهم، والذين لم يتألَّموا لسبب ذلك الاعتراف، بل منحتـــهم رتبة كنسيَّة إزاء اعترافهم ومجاهرتمم بالإيمان. فنقرأ في القانون السَّــادس من قوانين هيبوليتس القبطيَّة:

"-- إذا استحق واحد أن يقف في محفل لأحل الأمانـــة، ويحتمــل العقوبة لأحل المسيح، وبعد هذا يتخلّص بنعمة المراحم، فهو بذلك قـــد استحق رتبة القسيسيَّة من جهة الله. لا يقسمه الأسقف، لأن اعترافه هو قسمته. أما إذا صُيِّر أسقفاً فليُقسم.

٢- وإذا اعترف واحد و لم يؤلُّم بعقوبة، فقد اســتحق القسيســيَّة؛

۹– رؤیا ۱:۰

سرّ التَّوبة والاعتراف

ولكنه يُقسم من جهة الأسقف.

٣- وإن كان عبدٌ لواحد، واحتمل عقوبة لأجل المسيح، فهذا هــو قسيس الرَّعيَّة، وإن لم ينل شكل القسيسيَّة، لكنه نال روح القسيســيَّة، ليس بصلاة الأسقف عليه بتلاوة، بل من جهة الرُّوح القُدُس<sup>3</sup>.

فالاعتراف بالمسيح وبألوهيَّته وبإنجيله هو تمحيـــد لله الآب «إذ هـــم باختبار هذه الخدمة يمحِّدون الله على طاعة اعتـــرافكم مهمممهم لإنجيــل المسيح» (٢كورنشــوس ١٣:٩). وأيضاً «لكي تجعو باسم يسوع كل ركبة ممن في السَّماء ومن على الأرض، ومن تحت الأرض، ويعترف ἐξομολογήσεται كل لسان أن يسوع المسيح هو ربَّ لمحد الله الآب» (فيلي ٢:٠١، ١١).

وفي ذلك يقول البابا أثناسيوس الرَّسولي (٣٢٨–٣٧٣م): [فكما أنه كان يُعبد دائماً لكونه اللُّوغـوس الموحـود في صورة الله، هكذا ظلَّ هو نفسه كما هو وصار إنساناً ودُعي يسوع. فليس أقل من أن كل الخليقة تظل كما كانت دائمـــاً تحت قدميه، وهي التي تجثو بركبها له بهذا الاسم. وتعترف أن اللُوغوس صار جسداً، وأنه احتمل الموت بجسده، ولم يحدث له كل هذا كإهانة لمجد ألوهيَّته، بل لمحد الله الآب]<sup>(١٠)</sup>.

(٢) الإقرار بالخطيئة والاعتراف بما وذلك إمَّا إقراراً علنياً أمام الجماعة من خلال العبادة الليتورجيَّة، حيث يقف المعترف وسط الجماعة ليعترف بخطيئته، وهو ما يشير إليه إنجيل القدِّيس مرقس البشير «وخرج إليه جميع كورة اليهوديَّة، وأهـل

10- Ath. Ar., 1:42.

أورشليم، واعتمدوا جميعهم منه في نمر الأردن معترفين ἐξομολογούμενο بخطاياهم» (مرقس ١:٥). أو قول القدِّيس يعقوب الرَّسـول: «اعترفـوا ἐξομολογεîσθε بعضكم لبعض بالزَّلات، وصلُّوا بعضكم لأحل بعـض لكي تُشفوا ...» (يعقوب ١٦:٥).

أو يكون الإقرار بالخطيئة في اعتراف فردي خاص على الكاهن، أي اعتراف سرِّي auricular confession وهو الاعتراف فماً لأذن. وهو مـــا سأعرضُ له تفصيلاً في هذا الكتاب.

(٣) مقبرة الشَّهيد تسمى "الشَّهادة"، أو "موضع الشَّهادة".

ويُطلق الاسم نفسه أيضاً على البناء الذي يقام على مثل هذه المقبرة. وهو غالباً يكون كنيسة صغيرة. أو يطلق على السِّرداب الموجود تحست بناء هذه الكنيسة، والمدفون فيه الشَّهيد، وهو يُسمى Crypt أي الضَّريح، أو المزار. ويكون غالباً تحت مذبح الكنيسة الرَّئيسي، وهو يُسمى Shrine وفيه توضع رفات الشَّهيد.

فلقد عرفت الكنيسة منذ البداية ما لأجساد الشُّهداء أو رفاتمم من كرامة فائقة، وقوَّة شفاعة، فاستودعتهم أقدس مكان تحت المذبح المقائش. واعتنت بمقابرهم عناية شديدة. ولم يكن هذا التَّكريم مختصاً بما في الأرض فقط، بل هو كذلك في السَّماء أيضاً. «رأيت تحت المذبح نفوس السذين قُتلوا من أجل كلمة الله، ومن أجل الشَّهادة التي كانت عندهم» (رؤيا ٩:٦).

ويــروي يوســابيوس القيصــري (٢٦٠ـ٣٤م) أن هيجســبوس Hegesippus المؤرِّخ في مؤلَّفه عن ''سير الأبطال'' يورد قصَّة استشــهاد القدِّيس يعقوب أخي الرَّب، أسقف أورشليم، وهو القــدِّيس يعقــوب البار، فيقول: ''... وللحال تقدَّم أحدهم وكان قصَّاراً، وضرب البــار سرّ التُّوبة والاعتراف

٣٤

على رأسه بالعصا التي كان يضرب بما الملابس، وهكذا استشهد. فدفنوه في الحال بجانب الهيكل. ولا يزال قبره بجوار الهيكل. فصار **شهادة** صادقة لكل من اليهود واليونانييِّن بأن يسوع هو المسيح ...'' (١٨:٢٣:٢).

وفي القوانين الكنسيَّة المصريَّة القديمة يرد في المخطوطـــات تعـــبير ''المرديريون''، أو ''المارتيريون''، وهـــو تعريـــب الكَّلمـــة اليونانيَّـــة μαρτήριον ، أي موضع الشَّهادة، أو ''موضع الشَّهيد''.

ويبدو أن بعض الأقباط، ولاسيَّما الأغنياء منهم، ومنذ أواخـر القرن الخامس الميلادي قد أفرطوا إفراطاً زائداً في الاحتفال بأعيـاد الشُّهداء في مواضع استشهادهم، أو عند قبورهم، بعيداً عن سـلطان الكنيسة وإشرافها، متخطِّين ما دأبت الكنيسة على ممارسته في هـذه الأعياد، من حيث إقامة صلوات وتسابيح تمتد طوال اللَّيل وتنتـهي بالقدَّاس الإلهي والتَّناول من الأسرار المقدَّسة، إلى السَّـهر في اللَّهـو والطَّرب، وتحويل يوم عيد الاستشهاد إلى "مولد". وهو مـا ظـل سارياً في بعض المناطق في مصر حتى إلى عهد قريب.

لذلك نقرأ في القانون رقم (٩٢) من قوانين البابا أثناسيوس بطريرك الإسكندريَّة ما يلي: ''لا يمضي أحد من الرُّهبان أو الرَّاهبات إلى أحد (موالد) المارتيريون أي مواضع الشُّهداء أو **ملاهي المنحلَّين** هناك. بسل كل دير من أديرة العذارى تقيم راهباته ليلة الشُّهداء في ديسرهن كاجتماعهن (كأنهن اجتمعن) في مواضع الشُّهداء، يصلُّون''.

وفي القانون رقم (٣٣) من القوانين الكنسيَّة المنسوبة للقـــدِّيس باسيليوس الكبير، والتي تعود إلى حوالي القرن السَّادس الميلادي، نقرأ ما يلي: ''... وإذا حسر أ**ناسٌ غير متأدِّبين و**هم في مواضع الشُّــهداء، ويجحدون الكنيسة الجامعة وناموسها، ولا يريدون أن يكونــوا تحـــت سلطانها، فإن الكنيسة الجامعة تفرّقهم كهراطقة''.

هذا الوضع الغريب لم يكن هو الوضع العام والسَّائد في كل الكنيسة، إذ نقرأ في سيرة القدِّيس أنبا مقار، أنه كان يدعو أولاده مراراً لزيارة المكان الذي وُضع فيه حسدا القدِّيسين الـرُّوميين، مكسميموس ودوماديوس، وذلك للصَّلاة ونوال البركة، فيقول لهم: ''هلمُّوا بنا نعاين شهادة الغرباء الصِّغار''. وهي إشارة إلى الكنيسة الصَّغيرة الـتي وُضع حسداهما فيها، على اعتبار أن الرَّاهب يشهد كل يوم بحياته التي كرَّسها كلها للمسيح.

وفي العصور الوسطى أُطلقت الكلمة على كل الكنيسة التي يُـــدفن فيها جسد أحد الشُّهداء أو رفاته، مثل كنيسة القدِّيس بطرس في روما، والتي تحوي جسد القدِّيس بطرس الرَّسول، حيــــث دُعيـــت الكنيســة Confessio of St. Peter أي ''شهادة القدِّيس بطرس''.

وهذا هو نفس ما يشير إليه الرَّسول بولس بقوله: «كما هو مكتوب

من أحل ذلك سأحمدك ἐξομολογήσομαι في الأمم، وأرتِّل لاسمـــك»، لتفيد الآية أيضاً معنى ''… سأعترف بك في الأمم، وأرتِّل لاسمك''.

ونقرأ في رسالة كليمندس الرُّوماني الأولى إلى أهل كورنثوس ''إننا نعترف لك (نشكرك) بواسطة رئيس الكهنة، وحامي نفوســـنا يســوع المسيح الذي له المحد والتَّعظيم، الآن وإلى حيل الأحيال آمين''.

وهو نفس المعنى الذي يشير إليه البابا أثناسيوس الرَّسولي (٣٢٨-٣٢٧م) في شرحه للمزمور رقم (٣٠)<sup>(١١)</sup>. والقدِّيس يوحنا ذهبي الفـــم (٣٤٧-٣٤٧) في شرحه للمزمور رقــم (٤١)<sup>(١٢)</sup>. وقبلــهما العلاَّمــة المصري أوريجانوس (١٨٥-٢٥٤م) في عظة له علـــى سَــفر إرميــا<sup>(١٢)</sup>. والقدِّيس باسيليوس الكبير (٣٣٠-٣٧٩م) في شرحه للمزامير أيضاً<sup>(٤١)</sup>.

وهو ما تصلّي به الكنيسة القبطيَّة حتى اليوم في تسبحة نصف اللَّيل والسَّحَر في ترتيلها للمزمور ١٣٥، وهو الهوس النَّابي، ''اعترفوا للــرَّب، فإنه صالح، وأن إلى الأبد رحمته''. والفعل ''اعترفوا''، حاء في القبطيَّــة معتفههم ويعني أيضاً ''اشكروا''.

وكما أن ''الاعتراف'' يعني ''الشُّكر والحمد''، فهو يعــني أيضــاً ''التَّواعد والاتفاق''، وهو ما نقرأه في إنجيل القدِّيس لوقا البشير (لوقــا ٦:٢٢)، حين يشير إلى يهوذا عندما اتفق مع رؤساء الكهنة على أن يسلّم يسوع لهم، فيقول: «فواعدهم – ἐξομολόγησεν » أي ''رضى ووافق شاكراُ''، ومن ثمَّ كان يطلب فرصة ليسلّمه إليهم حلواً من جمع.

11- Cf. Athanas. Exp., Ps. 30: 24.

- 12- Chryst., Exp., Ps. 141.
- 13- Orig., Hom. 17:7 in Jer.
- 14- Bas., Hom., in Ps. 44; Ps 115.

### مفاهيم أوليَّة

هذه هي معاني الاعتراف أو الشُّهادة.

الشُّواهد الكتابيَّة والآبائيَّة عن الاعتراف بالخطايا

الاعتراف بالخطايا تدعِّمه شواهد كثيرة من العهد القديم<sup>(١٠)</sup>. أمَّــــا العهد الجديد فيرد به أشهر أربعة شواهد كتابيَّة عن ذلك، وهي:

متى ٦:٣ «واعتمدوا منه (أي من يوحنـــا المعمـــدان) في الأردن معترفين بخطاياهم».

يعقوب ١٦:٥ «اعترفوا بعضكم لبعض بالزَّلات وصــلُّوا بعضــكم لأحل بعض لكي تُشفوا».

ا يوحنا ٨:١، ٩ « إن قلنا إنه ليس لنا خطيئة نضل أنفســـنا ولـــيس الحق فينا. إن اعترفنا بخطايانا فهو أمين وعادل حتى يغفر لنا خطايانـــا، ويطهِّرنا من كل إثم».

أعمال ۱۸:۱۹ «وكان كثيرون من الذين آمنوا يأتون (إلى الآبـــاء الرُّسُل) مقرِّين ومخبرين بأفعالهم».

وبرغم أن الشَّواهد الكتابيَّة السَّابق ذكرها لا تنص صـراحة علــى الاعتراف السِّري على الكاهن، إلاَّ أن الكــاهن لا يســتطيع ممارســة السُّلطان المنوح له من الله بحل الخطايا أو ربطها إلاَّ بمعرفة هذه الخطايا، وإقرار المخطئ بما. فإنكار الاعتراف على الكاهن هو إنكار لسُلطان الحل والرَّبط الممنوح له من الله.

وينبغي ألاّ نخلط بين التَّوبة العلنيَّة أو الاعتراف العلمي في الكنيسة،

١٥- لاويين ١٥-٦ ؛ لاويين ٣٩:٢٦-٤٥ ؛ عدد ٦:٥، ٧ ؛ تثنية ٣:٢٦ ؛ يشوع ١٩:٧ ... الخ.

٣٨

والذي عُرف في الكنيسة على مدى الثَّلاثة قرون الأولى للمسيحيَّة، وبين الاعتراف السِّري على الكاهن الذي كان مرحلة تالية في الكنيسة بعــــد توقُّف الاعتراف العلني فيها<sup>(١١)</sup>.

و لم يطوِّع آباء الكنيسة – على كثرة كتاباتهم – واحدة من الآيات الكتابيَّة التي تحوي لفظة ''اعتراف'' – وهي الآيات الكتابيَّــة السَّــابق ذكرها(۱۷) – لكي يجعل منها شاهداً كتابياً من العهد الجديــد لإثبــات الاعتراف السِّري على الكاهن، باستثناء القــدِّيس أغســطينوس (٣٥٤\_ ١٤٣٠م). ففي تعقيبه على آية يعقوب الرَّسول، يقول:

17– موسهيم، مجلد ١، ص ٤١٧ . مقتبس عن: المطران سويرس زكا عيــواص، والأب الرَّبان اسحق ساكا، الأسرار السَّبعة بحسب معتقد وطقس الكنيسة السِّريانيَّة الأرتوذكسيَّة، طبعة أولى، بغداد، ١٩٧٠م، ص ١٢١ ١٧– متى ٦:٣ ؛ يعقوب ١٦:٥ ؛ 1يوحنا ٩:١

مفاهيم أوليَّة

ولعل كلام القدِّيس أغسطينوس السَّابق ذكره ينفي عن الكهنة ألهم هم أيضاً ضعفاء يحتاجون إلى توبة واعتراف، ومرضى يحتاجون إلى طبيب. وإن كان كلام القدَّيس يعقوب الرَّسول لا يعني اعتراف الكهنة على العلمانيين كما يفسِّر القدِّيس أغسطينوس، إلاَّ أنه لا يمنع اعتسراف العلمانيين على العلمانيين، والكهنة على الكهنة، فلماذا قصر أغسطينوس تفسير الآية على كولها اعتراف العلمانيين على الكهنة فحسب؟<sup>(١١)</sup>.

وإن كنيسة الإسكندريَّة صاحبة مدرسة التَّفسير الجازي للكتــاب المقدَّس لم تنهج هذا الأسلوب في تفسير هذه الآيات السَّابقة التي تتحدَّث عن الاعتراف بالخطايا، لكي تجد فيها شاهداً عن الاعتراف السِّري على الكاهن. فالتَّقليد المستقر في الكنيسة هو الذي يدعِّم هذا التَّعليم ويؤكِّده، ويكفي في ذلك قول البابا أثناسيوس الرَّسولي (٢٢٣–٣٧٣م):

كما أن المعمَّد يستنير بنعمة الرُّوح القُدُس، هكذا بواسطة الكاهن ينال التَّائب الغفران بنعمة المسيح] (ضد النواتيين).

وكان العلاَّمة أوريجانوس (١٨٥-٢٥٤م) هو أوَّل مـــن أشـــار في الكنيسة القبطيَّة إلى أن الاعتراف بالخطايا يكون أولاً أمام الله في الصَّلاة، ثمَّ أمام الكاهن في الكنيسة. وهو التَّقليد الذي رسَّخه في الكنيسة البابـــا أثناسيوس الرَّسولي.

- فيقول العلاَّمة أوريجانوس: [يوجد ترك للخطايا مكرب حـــداً وصــعب، وممكـــن الحصول عليه بالتَّوبة، وذلك عندما يبلَّــل الخـــاطئ فراشـــه
- ١٨- إن آراء القدِّيس أعسطينوس في بعض القضايا الكنسيَّة غير معتد بهـــا الآن في الكنيسة الكاثوليكيَّة ذاتما. 1002 - 100 - 100 من 100 من 100 مناهمانامينانيونانوسانيون Cf Dictionnoiro do ani

سرّ التَّوبة والاعتراف

بدموعه. وعندما تصير دموعه له خبزاً نهاراً وليلاً. وعندما لا يخجل بأن يكشف خطيئته أمام كاهن الله طالباً الشِّفاء. أو عندما يقول بعد الخطيئة: قد عرفتُ خطيئتي، ولم أخف إثمي. قلتُ أعترف للرَّب بذنبي.

فإذا عملنا هكذا، وكشفنا خطايانا، ليس لله فقــط، بــل للذين يستطيعون أيضاً أن يشفوا جراحنا وآثامنـــا، تُمحـــى جهالاتنا من الله الذي قال: قــد محــوت كغــيم ذنوبــك، وكسحابة خطاياك]<sup>(١٩)</sup>.

إن إعطاء الكاهن سُلطان الحل والرَّبط موهبة الرُّوح القُدُس لغفران الخطايا أو ربطها، يكفى لكى يشهد بوجوب الاعتراف بالخطيئة على الكاهن في الكنيسة. ثمَّ لا ينبغى أن نغفل التَّقليد المتوارث في الكنيسة من جيل إلى جيل. لأنه إن حاولنا إيجاد شاهد كتابي لكل ممارسة كنسيَّة ممارسها، ستتعثَّر حطواتنا؛ فأي شاهد كتابي علَّمنا كيفيَّة رشم إشارة الصَّليب، أو طريقة عمل القُربان، أو طقس صلوات القدَّاس، أو استخدام البُحور في كنيسة العهد الجديد، أو تكريم الأيقونات وإيقاد الشُّموع أمامها، أو الصَّلاة على المنتقلين، أو قدَّاسات اللقَّانيات، أو صلوات تكريس الرُّهبان والرَّاهبات، أو تكريس الأساقفة والقسوس والشَّمامسة، أو تكريس الكنائس والمذابح ... الخ؟.

إن سبب بحثنا عن آية كتابيَّة صريحة واضحة تخدم ضرورة الاعتراف السِّري على الكاهن في الكنيسة، هو أننا ركَّزنا تركيزاً شــديداً علـــى تسمية السِّر "سرّ الاعتراف" فقط، في حين أنه في الحقيقة هــو "سـرّ التَّوبة"، قبل أن يكون "سرّ الاعتراف". وإن أخذناه بهذا المعنى الصَّحيح

١٩- تفسير اللاويين، مقال ١٧

له توفَّرت لدينا شواهد كتابيَّة لا حصر لها تخدمه كسر توبة نعود به إلى الله، لنجد عنده الصَّفح عن الخطايا، ونخرج مــن أمامــه مــبرَّرين، فرحين، ليصبح الاعتراف على الكاهن في الكنيسة هو إخبار عن اختبار خلاصنا بكل إيمان واثق أن من يأتي إلى الرَّب لا يخرجه فارغاً. ونسـرد أمام الكاهن خطايانا مع يقين قلبي أن الرَّب قد قبل صلاتنا، ومــلأ قلوبنا سلاماً وتشجيعاً، حينئذ نسمع من فم الكاهن: ''مغفــورة لــك خطاياك''، هنا يكون الختم على صك تبرئة نلناه من الرَّب، وكل ما لا تختم عليه الكنيسة لا يكون قابلاً للصَّرف من عند الرَّب. فلا خــلاص خارجاً عن الكنيسة.

إن تعليم الكنيسة في هذا الشَّأن يتلخَّص في التَّحليــل الأخـــير في القدَّاس الإلهي وقبل التَّناول مباشرة والذي يقول فيه الكاهن:

"أنت الذي قلت لأبينا بطرس من فم ابنك الوحيد ربنا وإلهنا ومخلَّصنا يسوع المسيح، أنت هو الصَّفا، وعلى هذه الصَّخرة أبني بيعتي، وأبواب الجحيم لن تقوى عليها. وأعطيك مفاتيح ملكوت السَّموات. ما ربطته على الأرض يكون مربوطاً في السَّماء، وما حللته على الأرض يكون محلولاً في السَّموات<sup>(٢٠)</sup>. فليكن يا سيِّد عبيدك آبائي وإخوتي وضعفي، محاللين من فمي بروحك القدُّوس، أيها الصَّالح محب البشر". ولاحظ هنا قارئي العزيز أن التَّحليل يأتي بعد صلاة وابتهال وتشفُّع.

ثمَّ يضع الكاهن نفسه كواحد بين شعبه، وفي ذات الوقت يتوسَّط لدى الله كشفيع عن شعبه الذي قدَّم من قَبل توبة إلى الله، فيكمل قائلاً: "اللَّهم يا حامل خطيئة العالم، أسبق بقبول توبة عبيدك منهم، نوراً للمعرفة، وغفراناً للخطايا، لأنك أنت إله رءوف ورحيم، أنت طويـل

۲۰ متی ۱۹،۱۸، ۱۹

سرّ التَّوبة والاعتراف

الأناة، كثير الرَّحمة وبار. وإن كنَّا (الكاهن والشَّعب معاً) أخطأنا إليـــك بالقول أو بالفعل فسامح واغفر لنا كصالح ومحب البشر.

اللُّهم حاللنا (يقول الكاهن ذلك عن نفسه أولاً) وحالل كــل شعبك ... الخ''.

وهكذا تجد أن موجز تعليم الكنيسة وإيمانها في هذا الأمر ينحصر في قول الكاهن: ''فليكن يا سيِّد عبيدك آبائي وإخوتي وضعفي محاللين من فمي بروحك القدُّوس''.

هذا التَّعليم وهذا الإيمان ليس بكلمـــات ومناقشـــات ومباحثـــات وبراهين، بل بإيمان معلن من داخل اللَّيتورجيًّا التي تعيشها الكنيسة كـــل يوم زاداً لا ينضب لحياة لا تزول.

مفهوم العقوبات أو التَّاديبات الكنسيَّة

العقوبة أو التَّأديب الكنسي أو الدِّيني، والمعروف في الإنجليزيَّة والفرنسيَّة باسم Penance وفي اللاتينيَّة باسم Poena والذي يوقَّع على الخاطئ لم يكن بديلاً أو تكميلاً لغفران خطيئته الذي يتم بواسـطة كفَّارة المسيح له المجد على الصَّليب. فغفران الخطيئة لا يكون إلاَّ بدم المسيح فقط. أما التَّأديبات أو العلاجات الكنسيَّة للخاطئ، فهي إمَّا لإصراره على الاستمرار في الخطيئة، وعدم توبته عنها، كأن يُحرم من شركة الجماعة. أو لاقترافه خطأ فاضحاً بين الجماعة أعثر كـثيرين منهم، وهنا يكون تقويم العضو الفاسد صوناً لباقي الأعضاء. أو بمثابة دواء يعالج نتائج الخطيئة وآثارها على نفس الخاطئ، وهديباً لبـاقي الجماعة. أو لكي تردع الإنسان الخاطئ فلا يتجرأ على خطايا أعظم. نعرف أن الخطايا التي يقترفها الإنسان، إمَّا خطايا فكريَّة فقط، أو خطايا فكريَّه أدت إلى مشاركة الجسد وحواسه معاً. فإن كانـــت التَّاديبات الكنسيَّة نافعة للأولى، فهي للأخيرة نافعة بالأكثر.

تقول الدِّسقوليَّة في ذلك: ''إذا مشى واحد عند البحر وزلــق، وأنت عوض معاضدتك إياه وحذبه إلى فوق، صرت تشـــبهه أيضــاً ودفعته أسفل إلى البحر، فقد قتلت أخاك. كان يجب عليك بــالحري أن تعضد الذي زلق لئلا يهلك تماماً، لكى يتأدَّب الشَّعب، والــذي أخطأ أيضاً، لئلا يهلك الكل'' (الدِّسقوليَّة ٢:٢).

والتَّعليم الأرثوذكسي عن العقوبات والتَّأديبات الكنسيَّة لا يعرف ما يعلَّم به التَّعليم الكاثوليكي عنها، والذي يقول: ''إن توقيع العقوبة على الخاطئ هو جزء أساسي في غفرانها، باعتبار أنه من الأفضل أن يقاسي الخاطئ العقوبة هنا في هذا العالم عن معاناته بسببها هناك في العالم الآتي، إلاَّ أن الجانب الرَّئيسي في غفران الخطيئة هو بواسطة كفارة المسيح على الصَّليب''(''). وواضح هنا – طبقاً فذا التَّعليم – أن دم المسيح وإن كان يحتل الجانب الرَّئيسي في غفران الخطيئة، إلاَّ أن هذا العفران يحتاج إلى حوانب فرعيَّة لتكميله، وهذا ما لم تعلَّم به الدَّسقوليَّة، ولا المراسيم الرَّسوليَّة، أو أي واحد من آباء الكنيسة في القرون الأولى لها.

فعن عقوبة الخطيئة يقول التَّعليم الكاثوليكي: لكي نفهم هـــذه العقيدة وهذه الممارسة في الكنيسة، لابد من النَّظر إلى الخطيئة في مفعولها

<sup>21-</sup> Dictionaire de spiritualité, vol. 12, Paris, 1983, p. 943; Cross, F.L., & Livingstone, E.A., The Oxford Dictionary of the Christian Church (ODCC), (2<sup>nd</sup> edition), 1988, p. 1059.

سر التَّوبة والاعتراف

المزدوج. فالخطيئة الثَّقيلة تحرمنا من الشَّركة مع الله، وتجعلنا، من ثمَّ، غير أهل للحياة الأبديَّة. وهذا ما يُسمى "بالعقاب الأبدي" للخطيئة. ومن جهة أخرى، كل خطيئة، حتى الخطيئة العرضيَّة، تجعلنا نتعلَّف تعلَّقاً مريضاً بالخلائق، يحتاج إلى تنقية، سواء في هذا العالم أم بعد الموت، في الحالة المعروفة "بالمطهر". هذه التَّنقية تعفينا مما يُسمى "بالعقاب الوَّمين" للخطيئة. هاتان العقوبتان، يجب ألاً نعتبرهما شبه انتقام يترله الله بنا مسن الخارج، بل نتيجة نابعة من طبيعة الخطيئة نفسها. والتَّوبة الصَّادرة عن مبَّسة متَقدة قد تؤدي بالخاطئ إلى تنقية كاملة تعفي صاحبها من كل عقاب<sup>(٢٢)</sup>.

أمًا الأمر الأكثر أهميَّة في هذا الشَّأن فهــو خطـورة اســتخدام التَّاديبات أو العقوبات الكنسيَّة بدون خبرة ودراية في علاج الخاطئ، لئلا يتقبَّل الخاطئ داء بدلاً من الدَّواء.

وفي ذلك تخاطب الدِّسقوليَّة الأسقف قائلة: لتشف الذين ضلَّوا بالخطيئة كطبيب للعاحز، ومشارك للمتعبين ... وأنت الآن طبيــب كنيسة الرَّب، فقدِّم الأشفية اللائقة بكل واحد من المرضى، لتشفيهم وتنجيهم بكل شكل، ولترتِّبهم في الكنيسة<sup>(٢٣)</sup>.

ولقد صار الكتاب الثَّاني من مجموعة كتب المراسيم الرَّســوليَّة<sup>(٢٢)</sup>

٢٢ – المطران كيرلس سليم بسترس، التَّعليم المسيحي للكنيسة الكانوليكيَّة، عرَّب عسن الطَّبعة اللاتينيَّة الأصليَّة التي صدرت عن حاضرة الفاتيكان سنة ١٩٩٧م المطران سليم يسترس و آخرون، المكتبة البولسية، جونيه، لبنان، ١٩٩٩م، ص ٤٤٣ ٣٢ – وليم سليمان (الدكتور)، الدَّسقوليَّة – تعاليم الرُّسُلَّ، القاهرة، ١٩٧٩م، وهـي الدَّسقوليَّة العربيَّة في نصها الثاني (٢٢٤، ٣٤)، ص ١٢٤ ٢٢ – الكتاب الثَّاني من المراسيم الرَّسوليَّة يضم الفصول من الثَّالث إلى الحادي عشر من الدِّسقوليَّة العربيَّة في نصها الثاني. انظر للمؤلف: كتاب "المراسيم الرَّسوليَّة – دراسة موجزة، نص الكتاب الثَّامن"، حيث تجد فيه جدولاً يحدَّد العلاقة بين كتب المراسيم الرَّسوليَّة وفصول الدَّسقوليَّة.

٤٤

"دليلاً رعائياً"، شاملاً نصائح مطوَّلة في معالجة الخاطئ. ولقد فوَّضت الكنيسة للأسقف سلطة توقيع العقوبة أو التَّاديب على الخاطئ، لحفــظ سلامة الرَّعيَّة، داعية إياه أن يحكم على الذين أخطأوا بالرَّحة والرأف. فإن كان واحب الأسقف ألاً يغفل عن خطايا الشَّعب، وينتهر الذين يخطئون، ويعاقب الخاطئ على خطيئته، فعليه أيضاً أن يؤدِّب بوداعــة الذين لا يريدون أن يرجعوا، وأن يقبل إليه الذين يتوبون برحمة ورأفة ويبشرهم بالخلاص، لأنه إذا لم يقبل إليه الذي تاب، فإنه يسلَّمه إلى الأعداء، ومن ثمَّ تملك رعيَّة الرَّب.

<sup>21</sup> أرجع (أيها الأسقف) ذاك الذي طُرد خارجاً، أي لا تسمح بأنَّ الذي يكون في خطاياه وطُرد خارجاً على سبيل العقاب، أن يستمر مبعداً، بل اقبله إليك وردّه إلى داخل القطيع الذي هو شعب الكنيسة البار'' (٤:٢٠:٢)<sup>(٢٥)</sup>. فهدف التَّأديب إذاً هو خلاص الــنَّفس، ولــيس التَّاديب في حد ذاته كتأديب.

ولكن الفقرة الأكثر شُهرة والتي تحمل مضموناً رعائياً متميِّزاً، هـــي تلك التي وردت في الكتاب الثَّاني من المراسيم الرَّسوليَّة:

"وأنت إذا رأيت الذي أخطأ، فاغضب يسيراً، ومُر أن يخرج، فإذا خرج، فليوبِّخه الشَّمامسة، ويطلبوه، ويمسكوه خراج الكنيسة، وليدخلوا فيسألوك من أجله ... حينئذ تأمر أن يُردخل، وإذا وحمدت بالفحص أنه تائب، أو بالجُملة يستحق أن تقبله إليك في الكنيسة، فحدًّد له أيام صوم حسب درجة مخالفته، أسبوعين، أو ثلاثة، أو أربعة، أو سبعة، وهكذا اتركه وعرِّفه الواجبات (التي تجب) على الذي أخطا

٢٥ - قارن مع: دكتور وليم سليمان قلادة، الدِّسقوليَّة - تعاليم الرُّسُل، مرجع ســـابق، (٢٥:٤) ص ١١١.

ليتأدَّب ... هكذا يجب أن نصنع بالذين يتوبون عـــن خطايـــاهم، أي نفصلهم زماناً معيَّناً كمقدار خطيئتهم، وبعد هذا إذا تابوا، نقبلهم إلينا، كما يقبل الآباء أبناءهم إليهم" (١:١٦:٢)-٤)<sup>(٢٦)</sup>.

وفي نفس الوقت تدعو الدِّسقوليَّة الأسـقف ألاً يأخـذ بـالوجوه متغاضياً عمَّن يخطئ، ويتركه في شركة الكنيسة لسبب قبوله هدايا مملوءة ربحاً مرذولاً، فيكون سبباً لشك كثيرين. أو أن يقبل مشورة أناس قساة القلوب، يسعون لهلاك آخرين، بل لينظر إلى الله وحده. لأنـه كيـف للأسقف أن ينتهر أحداً، وهو يأخذ بالوجوه أو يقبل الهديَّة<sup>(٢٧)</sup>.

وإنه لمن أبدع ما تقوله الدِّسقوليَّة العربيَّة في هذا الشَّأن إن الخَـــاطئ إذا نظر إلى الجميع، ولم يجد عيباً في أحد، لا في الأسقف، ولا في شعبه، فإنه ''يستحى بخجل ودموع، ويخرج بطريقة هادئة وهو حزين القلــب، وتبقى الرَّعيَّة طاهرة، وأما ذاك فيبكي قدَّام الله ويتوب عـــن خطايــاه، ويقتني له رحاءً، فإذا نظرت الرعيَّة كلها إلى دموع ذاك، اقتنت لها أدبــاً ومعرفة، لأن ذلك الذي أخطأ لا يهلك إذا تاب'' (٤:١٠:٤)<sup>(٢٨)</sup>.

وفي موضع آحر تقول الدِّسقوليَّة (في نصها النَّاني ٤٩:٣، ٥٠): ''ولكن إذا رأى الذي أخطأ الأسقف والشَّماس طاهرين بغير لوم، ورأى الرَّعيَّة طاهرة، فإنه أولاً لا يستجرئ أن يدخل إلى كنيسة الله وسريرته تطعنه. وإذا حسب العمل النَّرير أنه لا شئ، ودحل، فليوبَّخ لوقته. وأيضاً فليعاقب سريعاً. وإذا ما علَّمه الرَّاعي بوداعة فهو يردَّه إلى التَّوبة''.

ويقول القدِّيس غريغوريوس الكبير (+ ٢٠٤م):

٢٦ -- انظر أيضاً: الدَّسقوليَّة العربية في نصها الثَّاني (٥:٤-٨) ص ٩٩-١٠١ ٢٧- انظر: الفصلين الثَّالث والرَّابع من الدَّسقوليَّة العربيَّة في نصها الثَّاني. ٢٨ – قارن مع: الدَّسقوليَّة العربية في نصها الثاني (٥١:٣) ص ٨٥ [يجب على المزمع أن يعطي العلاج المناسب، أن يفحص قبل كل شئ؛ أين الألم؟. ثمَّ يقدِّم للضَّعيف علاجاً ملائماً حـــــى لا يكـــون الطبيب بجهله منهج الطِّب، يصل بالعلاج إلى موضع آخر غير الموضع الذي فيه المرض]<sup>(٢٩)</sup>.

ومنذ القرن السَّابع الميلادي نعرف من القانون رقـــم (١٠٢) مـــن قوانين مجمع ترولو المنعقد سنة ٢٩٢م، ضرورة استخدام أب الاعتــراف للدَّواء النَّافع لكل مرض على حدة، مراعياً الاعتدال، ليقــود الإنســان المريض إلى الخلاص. مشيراً إلى أن أمراض الخطيئة هي أمراض مستعصية ومتعدِّدة الأنواع<sup>(٣٠)</sup>.

من هو أب الاعتراف؟

التُّوبة والاعتراف.

أب الاعتراف هو الكاهن الشَّرعي الذي نال درجة كهنوتيَّة بوضع يد الأسقف عليه، ضمن صلوات ليتورجيَّة طقسيَّة من داخـل خدمـة الإفخارستيَّا، وهي صلوات الرِّسامات الكهنوتيَّة التي انتقلت إلى الكنيسة من حيل إلى حيل. فأب الاعتراف يلزم أن يكون كاهناً، أمَّــا المرشــد الرُّوحي فقد يكون أحد الأتقياء من الشَّعب، ذا قامة روحيَّة عالية، بحيث يمكنه أن يدلي بإرشادات روحيَّة للشَّباب. وفي هذه الحالة يكــون خــير معاون لأب الاعتراف.

ولكن قبل كل شئ، الأب الحقيقي هو الذي يفرح بنحاح ابنه، ولا

29- NPNF Ser. II, Vol. 12, The Book of Pastoral Role of St. Gregory the Great, Part III, Chapter 24. - ورد نص هذا القانون في الحديث عن المراحل التَّاريخيَّة التي عبر عليها سـر

٤٨

يغير منه أو يحسده، عندما يراه قد فاقه في القامة الرُّوحيَّة أو في المراتـــب الكنسيَّة أو في المواهب الرُّوحيَّة من أي نوع.

الأب الحقيقي هو الأب الذي ينكر ذاته، ويفرح بنجاح وتقدُّم أولاده، وظهور فضائلهم ومواهبهم الرُّوحيَّة. فمحك الأبوَّة الحقيقيَّة هنا هو في قول الأب عن ابنه الرُّوحي: ينبغي أن ذاك يزيد وأني أنا أنقص. وعند هذا الحد من الاختبار، لن يزيد الابن سوى حباً لأبيه، وافتخاراً به، وتفانياً من أحله. ولن ينقص الأب في شئ البتَّة.

إن حياة الإنسان الرُّوحيَّة قد تقتضي الانتقال من أب إلى أب آخر، بما تفرضه احتياحات كل مرحلة من مراحل حياة الإنسان، كالانتقال من الحياة العلمانيَّة إلى الحياة الرَّهبانيَّة، أو من الحياة العلمانيَّة إلى حدمة الكهنوت. وإن الضَّرورة تقتضي ألاَّ يقبل أب الاعتراف الجديد المعترف الجديد بدون حصوله على إذن أدبي من الأب السَّابق. أي أن وحدة أب الاعتراف قابلة للمرونة بشرط توفُّر السَّبب الخالص والهدف المقدَّس لنمو التَّائب وحلاص نفسه.

ولقد أباحت الكنيسة للمؤمنين أن يبحث كل منهم عسن كاهن خبير، وأب حاذق. وألاً يلجأ إلاً لمرشد ثقة يجد في قوله غناء، وفي علاجه شفاءً. وقد اشترطت فيه أيضاً أن يكون وقوراً عارفاً بالشَّريعة، عالماً بأدواء النُفوس. ويفضَّل أن يكون شيخاً متقدِّماً في السِّسن. ومسن حكمة يشوع بن سيراخ قوله: «ما أجمل القضاء للشَّيب، وحُسن المشورة للشُيوخ. ما أجمل الحكمة للشُيوخ، والرأي والمشورة لأرباب المجد. كتسرة الخبرة إكليل الشُيوخ، ومخافة الرَّب فخرهم» (سيراخ ٢٠٢٥، ٨).

لا ينبغي على أب الاعتراف أن يتسلُّط على ابنه في الاعتـــراف ولا

يترك له إرادة ولا اختياراً لشئ، كأن يتخيَّر له مثلاً نوع الحياة التي يجب أن يعتادها، والزَّوجة التي يجب أن يتزوَّجها، ويراقب الصُّحف الــــي يطالعها، والكتب التي يقرأها، والأخبار التي يسمعها، والطَّعــام الـــذي يأكله. وبالاختصار كل ما يتَّصل بحياته الماديَّة والعاطفيَّة والفكريَّة يجب أن يسير في الجرى الذي يريده ويخطه الأب. لأنه حتماً سيفقد هذا الابن النُّمو الطَّبيعي لتكوينه العقلي والإرادي، ويصبح شخصيَّة ضعيفة، حاهلاً بمعنى المسؤوليَّة، فأبوه الحنون هو الذي يفكّر له، ويختار له، ويقــرَّر لــه القرارات المصيريَّة، ويتحمَّل عنه كل المسؤوليَّة، وهو حالس كــالمعتوه، يتلقَّى كل شئ من فم أبيه!<sup>(٢١)</sup>.

أب الاعتراف الحقيقي هو الذي يعرف أن مسؤوليَّته تنحصر في قبول اعتراف الخاطئ، وإعطائه النُّصح اللازم، والدَّواء النَّافع، وإعطائـــه الحُل. ولكنه لا يطبع صورته الرُّوحيَّة وجهاداته على أولاده في الاعتراف لتكون صورة طبق الأصل منه. وإنما هو من يجعلهم يشعرون بحريَّة عمل النَّعمة فيهم وفق شخصيَّة كل منهم. هو يوجَّه فقط، ويترك لله أن يختار الطَّريق الملائم للخلاص، وليس لما يراه هو، أو لما يراه النَّاس من حولــه ملائماً لابنه.

أب الاعتراف في طقس التَّوبة هو معلَّم يرشد بالإنجيل، ويتلمذ للمسيح. وهنا لا يصير لأب الاعتراف تلاميذ شخصييِّن أو أتباع حزبييِّن. بل يصيرون بفعل إرشاده وصلاته وإنكاره لذاته، تلاميذ للرَّاعي الواحد ربِّنا يسوع المسيح.

يخاطب القدِّيس يوحنا ذهبي الفم (٣٤٧-٤٢٠م) الرُّعـــاة والآبـــاء

٣١– انظر: توفيق الحكيم، عودة الوعي، دار الشُّروق، ديسمبر ١٩٧٤م، الطَّبعة النَّانيـــة، ص ٨٤، ٨٥ سر التَّوبة والاعتراف

الرُّوحييِّن قائلاً لهم: [... إذا أكثرت الوداعة مع من يحتاج إلى قساوة عظيمة، و لم تتعمَّق في سبر الجرح العميق، فتكون قد قطعت حانباً من الجرح، وتركت منه حانباً ... فلهذا يجب أن يكون الرَّاعي ذا فطنة عظيمة. وأن تكون له ربوات من الأعين، ليلاحظ مسن كل جهة حالة النَّفس، لأنه كما أن كثيرين يصلون إلى درجة قطع الرَّحاء، ويسقطون في اليأس من خلاصهم لعدم إمكانهم احتمال العلاجات المُرَّة، هكذا كثيرون غيرهم إذا لم ينسالوا تأديبات توازي خطاياهم، يسقطون في الاحتقار، ويصسيرون شراً مما كانوا، ويتجرأون على خطايا أعظم.

فيجب إذاً على الكاهن ألاً يترك شيئاً بلا فحص، بـــل أن يفحص كل شئ بالتَّدقيق، ويعطي الموافق للعليل حتى لا يكون تعبه باطلاً، واهتمامه فارغاً] (في الكهنوت ٣:٥).

ويؤكّد القدِّيس يوحنا كاسيان ما سبق أن قالـــه أنبـــا إشــعياء الإسقيطي فيقول:

[إن أنبا موسى أوصانا بألاً نكتم أفكارنا، بل نكشـــفها لمشائخ روحانيين لهم معرفة وتمييز. وليس لمن طـــال عمـــره وشاب شعره. لأن كثيرين قصدوا أهل كبر السِّن، وكشـــفوا

لهم عن أفكارهم، وحيث أنه لم يكن عندهم معرفة، فعــوض العلاج طرحوهم في اليأس].

ومن رسالة الأب صفرونيوس(٣٣) إلى تلميذه تادرس:

[أيها الأب المحبوب، بحكمة استمع واقبل كل من يقول إنه أخطأ. ولا تُرغم أحداً على الاعتراف، بل علَّمه المحبَّة والبذل. أمسك بيد كل معترف وانقله من عبوديَّة الخوف إلى حريَّة المحبَّة بالتَّعليم. سلَّمه شريعة الإفراز لكى يكون تلميذاً طـــاهراً من وسواس الخوف، ومن رعب جهنم، لأن رُعب الإنسان لا يقرِّبه من الله، ذاك الذي اقترب منَّا وصار كواحد مثلنا في كل شئ ما حلا الخطيئة]<sup>(٣٣)</sup>.

ولقد صار من التَّقليد المسلَّم به في الكنيسة ألاَّ يُسند حق مباشــرة تقبُّل الاعترافات لكل كاهن، وإنما لمن تتوافر فيه هذه الأهليَّة فقط، حيث يُصدر له أسقف الإيبارشيَّة تخويلاً بذلك. إذ ليس من الضَّروري أن كل كاهن يصبح أباً للاعتراف، وليس كــبر السِّــن وحــده مؤهِّــل لأب الاعتراف، بل الخبرة والدِّراية الرُّوحيَّة والمعرفة الدِّينيَّة.

ولكن يبدو أنه مع الوقت تخلى الأسقف عن مسؤوليَّة تعيين أب الاعتراف أو عدم تعيينه. حيث يرد في نهاية صلوات رسامة الكـــاهن مباشرة نصاً يقول فيه الأسقف للكاهن المرسوم حديداً: "... فلا بأس أن تقبل الاعتراف إذا حاء إليك أحـــدٌ معترفـــاً

٣٢- من آباء الرَّهبنة في أديرة حبل الطير جهة المنيا، وعاش ما بين القرن السَّادس والقرن العاشر للميلاد. ٣٣- مائة مقولة عن التَّوبة وعمل الرُّوح القُدُس في القلب، رسالة الأب صفرونيوس إلى تلميذه ثيؤدوروس (تادرس)، القاهرة، ٢٠٠٤م، ص ٣١

سرّ التَّوبة والاعتراف

بخطيئته إن كنت مدرًّباً بهذه الصِّناعة ... ".

ومن ثمَّ فقد انتقلت هذه المسؤوليَّة من الأسقف إلى الكاهن نفسه، ليقرِّر هو بنفسه ولنفسه إن كان مدرَّباً بهذه الصِّناعة أم لا. إذ كيف يكون القس المرسوم حديثاً مدرَّباً بهذه الصِّناعة وهو لم يختبرهما بعد. ولربما أن النَّص السَّابق ذكره لم يكن يُقال عقب مراسيم رسامة الكاهن مباشرة، بل بعد فترة كافية من رسامته. ولم أعثر حتى الآن على ما يثبت أن النَّص الليتورجي السَّابق ذكره لا يتعدى أربعة أو خمسة قرون سابقة على الأكثر.

ويذكر ابن العسَّال في القرن التَّالث عشر الميلادي عن شـروط أب الاعتراف ما يلي: - أن يكون كاهناً. - أن يأمره بطريركه أو أسقفه بقبول الاعتراف. - أن يكون له نشاط وقدرة على الصَّوم عمن يقبـل اعترافـاتهم، وطلب الاستغفار عنهم ليلاً ولهاراً، وفي كل قدَّاس. - أن يكون كامل الخدمة في طب النَّفـوس، وحفـظ صــحتها، ومعالجة المرضى بحسب طبيعة أبدالها واختلاف أحوالها مع مراعاة عوائد أربابها وملكاتهم، وما يطرأ عليهم من تجديد وتغيير. - ألاً يحابي من يطبِّبه، ولا يستحى منه.

أما الشَّرط الأساسي والجوهري الذي لم يذكره ابسن العسَّسال في شروط أب الاعتراف فهو كتمان سرّ المعترف، وعدم البوح بما سمعه منه تحت أي ظرف من الظُّروف. ومن التَّقاليد المسستقرَّة في الكنيسسة أن الكاهن الذي يبوح بأي سرّ من أسرار أحد المعترفين عنده، يقع تحست طائلة العقوبة الكنسيَّة التي يمكن أن تصل إلى أقصى أنـــواع العقوبـــات الكنسيَّة بحسب ما يرى أسقف الإيبارشيَّة التي يتبعها الأب الكاهن.

ولقد قنَّنت الكنيسة السِّريانيَّة الأنطاكيَّة هذا الأمر في القانون الرَّابع من قوانين مجمع الزَّعفران الذي عُقد سنة ١١٥٦م، بأن الكاهن الـــذي يكشف سرّ المعترف سواء في حياته أو بعد موته يجـــرَّد مـــن درحتـــه الكهنوتيَّة، ويصير غريباً عن المسيحيَّة<sup>(٢٠)</sup>.

والخلاصة هي أن أب الاعتراف هو كاهن حاهد حسيناً، واختسبر الإيمان عملياً، أي له خبرة حياتيَّة مع المسيح. وتشهد له أعماله التقويَّسة، لا كلماته أو قوَّة حجَّته. يقيمه الأب الأسقف طبيباً للنُّفوس، ويأتمنه على أسرار التَّائبين المعترفين.

اسمع قارئي العزيز بماذا توصي الكنيسة الكاهن بعد رسامته: "... ويجب أن تتّخذ لك قبل ذلك أباً وشيخاً خــبيراً بالمعالجــة، مشهوراً بالنَّجاح، حتى يعلَّمك أن تضع الدَّواء والمرهم بما يلائم الوحــع والجراح. كي لا تضع دواء العين على الرِّحل فلا ينتفع بذلك. وتتشــدَّد على العضو التُّرابي المزمن فيصير هالكاً.

ولتسأل عن السِّن والعادة والموضع والزَّمان والطَّبع والمَكان والإمكان والمزاج والتَّحصُّن، معتمداً في ذلك الرَّأفة على بنيك والتَّحنُّن. ولاطف كلاً مما ذكرناه بما يلائمه من الدَّواء حتى يعود العليل من مرضه إلى حالة الصحَّة والشفاء.

لتكن مركباً روحياً يحمل البركات إلى مينــاء الخــلاص. ومعلّمــاً روحانياً نورانياً ترفع المتعلّمين إلى درجات التّكريس.

٣٤– المطران سويرس زكا عيواص، والأب الرَّبان اسحق ساكا، مرجع سابق، ص ١٢٤

لتستحق بهذه الحالة الأجر المتضاعف، ويسبغ الرَّب عليـــك الخـــير السَّمائي المترادف، بشفاعة والدة الإلهُ العذراء الطَّـــاهرة، والشُّـــهداء، والقدِّيسين. آمين''.

الأب الروحي

الأب الروحي في التَّقليد الأرثوذكسي لا يلزم بالضَّرورة أن يكون متقدِّماً في السِّن، لكنه حكيم في خبرته بالحق الإلهي، ومبارك بنعمة الأبوَّة الرُّوحيَّة، ذا موهبة في قيادة النُّفوس في طريق الخلاص. فما يقدِّمه لأولاده الرُوحيِّين ليس في الأصل توجيهات أخلاقيَّة أو سلوكيَّات اجتماعيَّة، لكن ارتباط شخصي بالرَّب يسوع المسيح.

الأب الرُّوحي هو من يمتلئ قلبه بالسَّلام، وعنده يجد الألوف حلاصهم. وهو من أعطاه الرُّوح القُدُس موهبة التَّمييز والإفراز، والــــيَ تمكَّنه من معرفة أسرار قلوب النَّاس، كثمرة لصلاته وإنكاره لذاته. فهــو يملك عطيَّة الشِّفاء الرُّوحي، أي القدرة على تجديد أرواح الآخــرين، وإنعاشهم وإنهاضهم، وربما يتعدى الأمر أيضاً إلى شفاء أحسادهم.

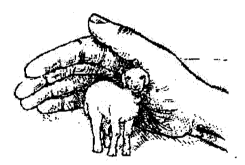
هذا الشِّفاء الرُّوحي الذي يقدِّمه الأب لأولاده الرُّوحيِّين ليس مـــن حلال نصائحه فقط، بل أيضاً من خلال صمته، وحضوره الشَّخصـــي، وصلاته الشَّفاعيَّة.

بصلاته يؤلّف بين قلوب أبنائه، يقبل أفراحهم وأطراحهم كما لـــو كانت لنفسه، ويحمل على عاتقه عبء آلامهم وهمومهم.

الأب الرُّوحي هو شخصيَّة نبويَّة، لا تعيَّن بوسائل رسميَّة، ولا بـــأي

سلطان فائق. ولكن الرُّوح القُدُس يتكلَّم مباشرة في قلــوب الكـــثيرين، ويدفعها أن تحدِّد أن هذا أو ذاك الشَّخص هو مباركٌ من الــرَّب بنعمـــة وقيادة نفوس الآخرين وشفائها.

وإن العلاقة بين الابن وأبيه الرُّوحي هي على قدر كبير من التَّنوُّع. فالبعض يزور الأب الرُّوحي ربما مرَّة أو مــرَّتين في كــل عمــره وفي اللَّحظات المصيريَّة من حياته، بينما البعض الآخر في معايشة دائمة معه. وليس هناك من قوانين يمكن أن تزكي وضعاً على آخر<sup>(٣٥)</sup>.



سرّ التَّوبة والاعتراف ٥٦ .

الفَصل الثَّابي طقس سرّ التَّوبة والاعتراف

تمهيد

في هذا الفُصل نتحدَّث عن الأصول الأولى لطقس التَّوبة والاعتراف في العهد القديم. ثمَّ نلقي نظرة سريعة عن طقس الاعتراف بالخطايـــا في الكنائس الشَّرقيَّة.

بين ذبيحة المسيح على الصَّليب وذبائح العهد القديم

تستمد طقوس سرّ التَّوبة والاعتراف في العهد الجديد أصولها الأولى من طقوس توبة الخاطئ في العهد الأوَّل، لكن مع فروق ظاهرة نأتي على شرحها في الحديث التَّالي. ونركَّز على طَقس ذبيحتي الخطيئة والإثم، كما يشرحها سفر اللاويين في الإصحاحين الرَّابع والخامس.

فذبيحة الخطيئة كانت تقدَّم عن أي خطيئة يخطئها الإنسان سهواً في أي شئ من جميع مناهى الرَّب التي لا ينبغي فعلها. أما ذبيحة الإثم فهـــي الذُبيحة التي تُقدَّم عن الخطيئة التي يخطئها الإنسان سهواً ضد أقداس الرَّب أي بيته المقدَّس، أو ضد أخيه الإنسان، أو إذا تنجَّس إنســـان بنجاســـة حفيت عليه، ثمَّ علم بالأمر فيما بعد، ومن ثمَّ فهو مذنب، ويحتــاج إلى تقديم هذا النَّوع من الذبائح، أي ذبيحة الإثم.

إذاً فدبيحة الخطيئة يقدِّمها الخاطئ الذي يخطئ في حق الله مباشرة، أو إذا حالف وصيَّة من وصاياه. أمَّا ذبيحة الإثم فيقدمها الخاطئ الـــذي يخطئ في حق بيت الرَّب ومقدَّساته، أو إن أخطأ خطايا سلوكيَّة ضد أي إنسان آخر. وفي كل هذه الخطايا، تركّز الوصيَّة على أن الخطيئة التي يقترفهـــا الإنسان هي عن طريق السَّهو، وليست عمداً.

أمًّا طقس المغفرة للخاطئ فكان يتلخَّص في أن الخاطئ: - يقدِّم ذبيحة إلى باب خيمة الاحتماع أمام الرَّب. - يضع يده على رأس الذَّبيحة. - تُذبح الذَّبيحة أمام الرَّب بواسطة الكاهن. - يُأخذ الكاهن من دم الذَّبيحة، ويدخل به إلى خيمة الاحتماع، وينضح من الدَّم على حجاب القُدس، وعلمى قسرون ملبح البُخور. ويراق باقي الدَّم أسفل مذبح المحرقة. - تُحرق كل الذَّبيحة خارج المحلَّة. - فيكفَّر الكاهن عن خطيئة الخاطئ، فيُصفح عنه.

والآن وبعد أن جاء المسيح له المحد، وقدَّم دمه الأزلي لأبيه فداء عنَّا على مذبح الصَّليب، ليطهِّر ضمائرنا وقلوبنا وحياتنا من أعمالنـــا الميتـــة لنخدم الله الحي، لم يعد مطلوباً من الخاطئ أن يبحث عن ذبيحة يقدِّمها عن خطاياه، لأن المسيح حمل كل خطايانا في جســده، وارتفــع علــى الصَّليب كذبيحة خطيئة وذبيحة إثم عنَّا، مقدِّماً ذاته لأبيه ذبيحة دائمــة حيَّة كل حين، فعلها لا يزول إلى الأبد.

فالرَّب صار ذبيحة خطيئة عنَّا كنبوة حزقيال النَّبي: «وفي يوم دخوله إلى القُدس إلى الدَّار الدَّاحليَّة ليخدم في القُدس، يقرِّب ذبيحته عن الخطيئة يقول السيِّد الرَّب» (حزقيال ٢٧:٤٤). وعن كون الرَّب قد صار ذبيحــة إثم عنَّا تنبأ إشعياء النَّبي قائلاً: «أمَّا الرَّب فسُرَّ أن يسحقه بالحزن ... إن جعل نفسه ذبيحة إثم» (إشعياء ١٠:٥٣). وهكذا يجمل القدِّيس بــولس

## سرّ التُّوبة والاعتراف

الرَّسول الأمر بقوله: «لأن فصحنا أيضاً المسيح، قـــد ذُبـــح لأحلنـــا» (١كورنئوس ٧:٥).

لقد كان تكرار تقديم الخاطئ ذبيحة في كل مرَّة يخطئ فيها، علامة عن عدم نفع هذه الدَّبيحة. وكانت هذه الذَّبائح المتكرِّرة غير قادرة البَّتَة أن تنسزع الخطيئة<sup>(۱)</sup>. «لأن النَّاموس إذ له ظل الخيرات العتيدة، لا نفس صورة الأشياء، لا يقدر أبداً بنفس الذَّبائح كل سنة التي يقدِّمونها علسى الدَّوام أن يكمِّل الذين يتقدَّمون. وإلاً أفما زالت تُقدَّم ... لأنه لا يمكن أن دم ثيران وتيوس يرفع خطايا» (عبرانيين ١:١٠).

و لم تكن ذبائح العهد القديم الكثيرة قادرة علمى إراحة ضمير الخاطئ، وهو ما يشرحه سفر العبرانيين عندما يقول: «إن الخمادمين<sup>(٢)</sup> وهم مطهَّرون مرَّة، (لا يجب أن) يكون لهم أيضاً ضمير خطايا، ولكمن (تقديم الذَّبائح) فيها كل سنة ذِكر خطايا» (عبرانيين ٢:١٠، ٣).

أمَّا السؤال الآن فهو، هل صار فعل ذبيحة الصَّليب بديلاً عن فعل ذبائح العهد القديم فحسب؟ حاشا، لأن كل ذبائح العهد القديم علـــى اختلافها لم تكن سوى رمزَّ لذبيحة الصَّليب. ذلك لأن دم ذبيحة العهد القديم كان يقدِّس ويطهِّر الجسد فقط، لكن لا يقدر أن يطهِّــر ضـــمير الخاطئ وقلبه ونيَّاته وفكره. أمَّا دم ذبيحة العهد الجديد، ذبيحة المسيح، فهو يغسل ويطهِّر القلب والنَّفس والجسد والفكر وكل الإنسان داخــلاً وخارجاً. فشكراً للرَّب الذي بدمه نزع من أعماقنــا ضــميراً مـــثقلاً

٢- كلمة "الخادمين" جاءت في اليونانيَّة τούς λατρεύοντας أي servants أو worshipers أي "عابدون أو عابدين". وكل التَّرجمات الإنجليزيَّة للعهد الجديد استخدمت المعنى الثاني فذكرت "إن العابدين ..."، أي الشَّعب الذي يقدَّم ذبيحة كنوع من العبادة لله.

۱– عبرانیین ۱۱:۱۰

طقس السرّ

بالخطيتة، ونفساً منكسرة تحت وطأة شهوات العالم وأهوائه.

فحين يتذلَّل الخاطئ أمام الله بصوم وبكاء وإحناء رأس، لا يكون ذلك مدعاة لغفران خطاياه، لأن غفران الخطيئة لا يكون إلاَّ بدم المسيح المسفوك عنَّا على الصَّليب. أما الصَّوم والتَّذلُّل فتلتجئ إليه النَّفس عندما تخطئ لتعبِّر عن احتياجها للمسيح، وتعطُّشها للخلاص والنَّجـاة بـه. والقلب المنكسر والمتواضع لا يرذله الله.

فشكراً للمسيح الإله الذي أبطل الخطيئة بذبيحة نفسه، إذ بعـــدما قدَّم عن الخطايا ذبيحة واحدة، حلس إلى الأبد عن يمين الله. إذاً نحن أيها الإحوة مقدَّسون بتقديم حسد يسوع مرَّة واحدة، لأنه بقربان واحد قــــد أكمل إلى الأبد المقدَّسين، كقول الإنجيل المقدَّس.

وهكذا لم يعد على الخاطئ إلاَّ الالتجاء للاحتماء بدم المسيح، مؤمناً من كل قلبه أن دم المسيح يطهِّره من كل خطيئة. ولا يبقى عليه سوى الاحتماء بالكنيسة، والاقتراب إلى المذبح بذات الإيمان عينه ليتناول هذا الدَّم الكريم. لأن دم المسيح قائم دائماً على المذبح يطهِّر ويغفر ويشـفي كل الخطاة التَّائبين المتقدِّمين إليه بالإيمان. فيا لمحبَّة الله التي لا يعبَّر عنـها، ويا لحنو المسيح الذي جُرح لأحل معاصينا، وتوجَّع لأحل آثامنا، ويشفع كل حين فينا أمام الآب. فصار الديَّان هو نفسه الشَّفيع. دياناً للخطـاة

۳- رومية ٥:٨

سرّ التُّوبة والاعتراف

المرتبكين في أعمال برِّهم، وشفيعاً عن الخطاة الرَّاحين رحمته.

فإن التجأنا إلى ذواتنا لنتطهَّر من خطايانا بجهاداتنـــا، نضـــيف إلى خطايانا خطيئة برِّنا الذَّاتي. فيتفاقم أمر شفائنا ويتعوَّق، حتى نعترف أنه ليس بأحد غيره الخلاص. إن أهميَّة جهاداتنا هي لكونها تعبير حب، أكثر من كونها وسيلة خلاص ونجاة.

فأي مؤمن يحيا بحسب الوصايا، ويعمل فعلاً روحياً معيناً، فليعتقد أنه قد سبق ونال قوَّة لهذه الفعل، لأنه قد نال في المعموديَّة نعمة السرُّوح القُدُس أصل كل صلاح وكل فضيلة. فلا يظن أي إنسان فاضل أنه يمكنه إتيان أي فعل صالح بقدراته الخاصة وحدها لأن «الإنسان الصَّالح مسن الكتر الصَّالح في القلب يخرج الصَّالحات» (متى ٢١:٣٣)؛ ليس من ذاته بل من الكتر اللذي يعني به الرُّوح القُدُس المحفي في قلوب المؤمنين. وهذا هو قول الإنجيل المقدَّس: «لأن الله هو العامل فيكم، أن تريدوا وأن تعملوا من أحل المسرَّة (الصَّالحة)» (فيلي ١٣٢٢). فالرَّسول يقصد بكلمة ''المسرَّة الصَّالحة'' أي أن بلوغ المسرَّة الصَّالحة بالفضائل يعتمد على حريَّه إرادتنا، أما ممارستها أو اقتلاع حذور الخطايا بدون الله فهذا أمر مستحيل. والرَّب نفسه يقول: «بدوني لا تقدرون أن تفعلوا شيئاً» (يوحنا ٥١:٥)<sup>(٤)</sup>.

إذاً فقد صار طريق التَّوبة طريقاً سرياً إلى الله، وهروباً إليه لا منـــه كقولنا في صلوات الأحبية: ''إذا ما تفطَّنتُ في كثرة أعمــالي الرَّديئــة، ويأتي على قلبي فكر تلك الدَّينونة الرَّهيبة، تأخذني رعدة، فأهرب إليك يا الله محب البشر. فلا تصرف وحهك عني متضرِّعاً إليك يا من أنــت وحدك بلا خطيئة''.

٤ - من أقوال القدِّيس مرقس النَّاسك. انظر: مجلَّة مرقس، أكتوبر ٢٠٠٥م، ص ١٥

سرّ التَّوبة والاعتراف في العهد الجديد

من البنود السَّابق ذكرها في التَّمهيد الفائت، يتبقى لنا من طقــس التَّوبة – وكما يجب أن نمارسه في العهد الجديد – البنود التَّالية. أولاً: الوقوف أمام الله. ثانياً: وجود الكاهن كشاهد بين طرفين. ثالثاً: الإقرار والاعتراف بالخطيئة أمام الله في حضور الكاهن. رابعاً: التَّحليل، فيُصفح عن الخاطئ.

أولاً: الوقوف أمام الله

إن أي خطيئة مهما كانت بسيطة هي ضد الله، لأن ذبيحة المسميح الواحدة قد حوت فيها كل ذبائح العهد الأوَّل، بما فيها ذبيحتى الخطيئة والإثم. ومن هنا لو حرح إنسان مشاعر أخيه الإنسان، فإنه بذلك يخطئ إلى الله، وهذا هو تعبير الإنجيل نفسه: «وهكذا إذ تخطئون إلى الإخروة وتجرحون ضميرهم الضَّعيف، تخطئون إلى المسيح» (١كورنثوس ١٢:٨).

لذلك يقول داود النَّبي: «ابتــدئوا للــرَّب بــالاعتراف» (مزمــور ٧:١٤٦). هنا يقف الخاطئ التَّائب أمام الرَّب في مخدعه وليس من رقيب قائلاً: «اعترف لك بخطيئتي، ولا أكتم إلمي. قلت أعترف للرَّب بــذبي، وأنت رفعت آثام خطيئتي» (مزمور ٣٣:٥). أمَّا ضمان وصيَّة الإنجيل عن هذا الاعتراف فهو «إن اعترفنا بخطايانا، فهو أمين وعادل حتى يغفر لنــا خطايانا، ويطهِّرنا من كل إثم» (ايوحنا ٩:١). وهو الرَّب نفسه الــذي وعد قائلاً: «الذي يُقبل إليَّ لا أخرجه خارجاً» (يوحنا ٣٧:٦).

إن الخلاص من الخطيئة هو في الإيمان باسم الرَّب، والإيقان بقوَّتـــه ومعونته، والرَّحاء الذي لا يخيب أبداً في رحمته. «لأنه ليس اسم آخـــر سرّ التُّوبة والاعتراف

٦٤

تحت السَّماء قد أعطي بين النَّاس به ينبغي أن نخلص» (أعمال ١٢:٤).

يقول مار أفرآم السِّرياني (٣٠٦-٣٧٣م): [انظر إلى النَّهار ما أسرع ذهابه، فاحرص على أن تذهب معه خطاياك. لا تغمض عينيك للرُّقاد حــــتى تفـــتح قلبـــك للصَّلاة. بالعشاء ابتعد عن خطاياك، وبالغداة أظهر خلاصك].

التَّوبة هي إدراك الله والتعرُّف على مشيئته، وهــــذا لا يكـــون إلاَّ بالصَّلاة. فيستحيل أن يبدأ الإنسان بالصَّلاة المنسحقة، ويتغيَّب الله عـــن الإنسان قط. لأن محبَّة الله لا تبالي بخطايا الإنسان التَّائب، ولا تجزع من نجاساته أو شكوكه، إذ لديها قوَّة غفران وتطهير لا هَائيَّة.

وإنما قبل كل شئ، الصَّلاة هي دعوة إلهيَّة، ونحن فقط نســتحيب إليها. هي بمثابة توبة حقيقيَّة إلى الله، لأنها اتصال برحمته الغافرة لأشـــد الذُّنوب وأكثرها مرارة. والله دائماً قابل التَّائبين إليه، لأنه لا يشاء موت الخاطئ، بل يشاء حياته ورجوعه إليه.

التَّوبة الحقيقيَّة هي اقتناء الوعي الكامل بحضور الله، وهــــذا يكـــون بتواتر الصَّلاة. وهكذا يتطهَّر الضَّمير أولاً بأوَّل، وتحل بمحــــة المغفـــرة والخلاص عوض حزن الخطيئة ووجعها. فالصَّلاة شفاء للنَّفس.

صلاة التَّوبة والاستغفار لا تفتر عن طلب الرَّحمة والغفران من ينبوع لا ينضب للرَّحمة والغفران. فليس المهم كم مرَّة أخطأت؟ بل كم مـــرَّة طلبت الغفران في كل مرَّة تخطئ فيها؟ الله لا يحاسبني على عدد مــرَّات خطاياي، بل على عدم طلبتي لغفرانما. «إن لطف الله إنمـــا يقتـــادك إلى التَّوبة» (رومية ٤:٢). الإنسان الذي يحب الله لا يخجل من كثرة خطاياه، لأن الله المحب لا يبخل بكثرة رحمته، لأنه كثير الرَّحمة جداً ورءوف. وإن رحمــة الـــرَّب وغفرانه للإنسان هي بقدر ثقة الإنسان في هذه الرَّحمة واتكاله عليهــا. «فلتكن رحمتك علينا، بحسب اتكالنا عليك» (مزمور ٢٢:٣٣).

يقول مار أفرآم السِّرياني (٣٠٦\_٣٧٣م) في صلاته: [اشفني يارب فأبرأ، أيها الطّبيب المتحنِّن ... أتوسَّل إلى صلاحك، اشف جراحات نفسي ... وماذا أقول الآن، فإن صلاق ضعيفة، ومـــآثمي قويَّـــة وعظيمة. وخطاياي وأمراضي تؤلمني. فيا من فتَّحــت عـــيني الأعمى، افتح عيني ذهني لكيما أتأمَّل كل حين جمالك ... ويا من وضعت لجماً للبحر بكلمة أمرك، ضع على قلــبي لجما بنعمتك، لكي لا يجنح يمينا أو يساراً عن جمالك. أعط نفسي تخشعاً وعيني دموعاً، فأبكي ليلاً ولهاراً علـــى أيام حياتى ... أعطيٰ من زِرع قداستك حتى أقدِّم ثماراً مملوءة خشــوعاً، وأشكر صارحاً: المحد لك أيها المعطى. اسمع يارب صلاة عبدك بشفاعة كل قدِّيسيك، يا مـــن لم يزل مباركاً إلى الدَّهر. آمين].

إن صلاة الإنسان إلى الله، وإن كانت تستوجب وقفة في مخسدع الصَّلاة معه مرَّتين في اليوم في الصَّباح والمساء، إلاَّ أنها يمكن أن ترقى إلى عشرات المرَّات أثناء النَّهار، وفي وسط العمـل، برفـع القلـب إلى الله للحظات قليلة بين الحين والحين، بقلب يلهج ولسان صــامت. لطلــب سرّ التَّوبة والاعتراف

معونة سريعة على موقف عارض مفاجئ أو طلب صفح ومغفرة علـــى تصرُف حاطئ. وهكذا تظل الصِّلة مستمرة مع الرَّب طيلة اليَوم. وهـــو تدريب شيِّق حالما يتذوَّقه الإنسان، ويكتشف فيه أمانة الـــرَّب الـــذي يستجيب للتَّو واللَّحظة، إلاَّ ويتحوَّل فيه إلى سرّ حياة ملؤها العذوبة حتى في وسط أشد تيارات الحياة صعوبة.

طلب الرَّحمة والغفران من الرَّب لا يتطلَّب طقوساً، وزماناً ومكانـــاً معينين، بل رفع لحظي للقلب في أي مكان وفي أي زمان. وعلى قدر ما يكون رفع القلب أميناً مخلصاً، على قدر ما يمتلئ القلب هدوءًا وفرحـــاً وسلاماً، عوض خطيئة دخلت حياة الإنسان عبر حواسه، أو كلماته، أو تصرُّفاته، فأقلقت سلامه وفرحه. ذلك السَّلام والفرح اللَّذان هما أعظـــم عطيَّة وهبها المسيح لأولاده الأحباء، وكلُّكم أحباؤه.

وهكذا يظل الدَّاخل نقياً بمياً لا تتسرَّب إليه خطيئة خلسة مهما كانت بسيطة صغيرة، لتختبئ هناك في أعماق النَّفس، وتــؤرق راحــة الإنسان وضميره. والإنسان من كثرة مشاغله التي تبدأ مع أوَّل لهاره ولا تنتهي إلاَّ في آخره، لا يحس بتراكم تلك الخطايا البســيطة الصَّـغيرة في أعماقه، فيخبو رويداً رويداً النُّور الدَّاخلي الذي يكشف عن عيون القلب الدَّاخليَّة مسالك الخطيئة، وتلوُّن أشكالها. «خذوا لنا النُّعالب، النَّعالب الصِّغار المفسدة الكروم، لأن كرومنا قد أقعلت<sup>(ه)</sup>» (نشيد الأنشاد ٢:٥٠). وأنت تعلم يا حبيي أن ''هميرة صغيرة تخمِّر العجين كله'' (علاطية ٥:٩).

نحن في أشد الحاجة إلى من يصلّي من أجلنا بحرارة الرُّوح ليكشف لنا الرُّوح خطايانا المخبوءة والمتخلّفة في قلوبنا، حتى تتحـــرَّك ضــــمائرنا

٥- أي: أزهرت. أي: شق البرعم غلافه ليُظهر زهره. أي: بدأ الزَّهر يتفتَّح.

بالنَّدم والتَّوبة، ونتنقى من ضعفاتنا أكثر فأكثر، لنكون أهلاً لحلول قـــوَّة الله فينا.

صلوات الآخرين من أحلنا حينما تكون موجَّهة إلينا توجيهاً سليماً قوياً، تكون مبكَّتة حداً ومنبِّهة، كسهام مـــنيرة ملتهبـــة، تـــنير ظلمـــة ضمائرنا، وتلهب قلوبنا لطلب التَّوبة والنَّحاة.

وفي المقابل، حينما نمتم نحن بالآخرين ونصلّي من أجلهم، يهتم الله بنا. وحينما نقصر السُّوال والتَّوسُل في صلاتنا من أجل الآخرين، يعطينا الله ما نحتاجه نحن أيضاً. «صلُّوا بعضكم لأحل بعض لكسي تشفوا» (يعقوب ١٦:٥). فبالكيل الذي به نكيل يُكال لنا كقول السرَّب. فسإن تقدُّمنا في الصَّلاة هو في الحقيقة هبة ممنوحة لنا من الله لحساب إخوتنا الضُّعفاء والمتألمين والمحتاجين. ومن الطَّبيعي حينما يدخل الإنسان في شركة روحيَّة مع المسيح في الصَّلاة يطلب بلهفة في صلاته مس أحسل الخطاة والمظلومين والضُّعفاء والفقراء، مهتماً في صلاته باحتياجات المحوزين، حتى ينسى ذاته في صلاته، ولا يعود يهتم بما لنفسه، بل بم للآخرين. هنا معنى صلاة التَّشفُّع، وهنا مفهوم شفاعة القدِّيسين. وفضل دفليرض كل واحد منَّا قريبه للخير لأجل البنيان» (رومية ٢:١٥). وأفضل خير نقدمه للقريب هو صلاتنا لأجله.

من هنا يتَّضح لنا أهميَّة الصَّلاة الجمهوريَّة وقوَّتها، حينما تأتلف الكنيسة كلها حول المذبح بحضرة المسيح. الضَّعيف إلى حوار القوي، ويشترك الكل معاً في الصَّلاة إلى الله قائلين ''يارب ارحم،''. عندئذ تنسكب الرَّحمة على الجميع بلا تفريق. فيخرج الكل مبرَّراً. ومن أحل ذلك صارت لصلاة الكنيسة محتمعة قوَّة حبَّارة لا تقوى مئات الصَّلوات الفرديَّة أن ترقى إلى قوَّة انسكاب النَّعمة الكامنة فيها.

سرّ التُّوبة والاعتراف

ثانياً: وجود الكاهن كشاهد بين طرفين

٦٨

«وقال لهم: هكذا هو مكتوب، وهكذا كان ينبغي أن المسيح يتألم ويقوم من الأموات في اليوم النَّالث. وأن يُكرَز باسمه بالتَّوبة ومغفرة الخطايا لجميع الأمم مبتدئاً من أورشليم. **وأنتم شهود لــــذلك**» (لوقـــا ٤٧،٤٦:٢٤).

فمنذ القديم كان منوطاً بالكاهن أن يقف على خطايا شعبه، ليصلي عنهم، ويكفِّر عن أخطائهم. وبناء عن تصريح الخاطئ بخطيئتـــه، كـــان الكاهن يفرض عليه نوع الذَّبيحة التي يقرِّها للرَّب ليغفر له الله<sup>(1)</sup>.

وفي ذلك يقول الرَّابي ابن عزرا: ''الاعتراف لازم، وأنهــــم عنــــدما يَقدِّمون الذَّبيحة، إذا لم يتوحَّعوا ويعترفوا اعترافاً مرثياً موضحاً الخطايا، لا تكون للذَّبائح قوَّة وفائدة لهم''.

وجاء في التَّلمود: ''إنه يظهر من التَّقليد أن الخاطئ يلزمه أن يوضِّح في الاعتراف جميع أعماله''.

وبحسب رأي العالم هامان A. Hamman كان الاعتراف بالخطايـــا، حسب التَّقليد اليهودي، لا يعني تعداد كل الخطايا المقترفة، بل إقرارٌ من قِبَل الإنسان بأنه خاطئ<sup>(v)</sup>.

لقد اعترف عاخان بن كرمي بخطيئته للرَّب على يد يشــوع بـــن نون<sup>(٨)</sup>. واعترف شاول الملك على يد صموئيل النَّبي وقال له: «أخطأت

٦- انظر: لاويين ٥:٥-١٠ ، عدد ٥:٠، ٧

7. A. Hamman, Baptême et Confirmation, Paris, 1969, p. 12. ۲۰، ۱۹:۷ یشو ع ۲۰، ۱۹:۷ م إذ تعديتُ أمر الرَّب، فاغفر الآن خطيئتي، وارجع معي فأسجد للــرَّب» (١صموئيل ٢٣:١٥، ٢٥). واعترف داود الملك بخطيئته على يد ناڻان النَّبي إذ قال له: «قد أخطأتُ إلى الرَّب، فقال ناڻان لداود: إن الرَّب أيضاً قد نقل خطيئتك عنك، فلا تموت أنت» (٢صموئيل ٢:١٢–١٣).

أمًّا عن يوحنا المعمدان الكاهن بن الكاهن، فقــد «خــرج إليــه أورشليم وكل اليهوديَّة وجميع الكورة المحيطة بالأردن، واعتمدوا منه في الأردن معترفين بخطاياهم» (مني ٥:٣).

وإن رجوع القدِّيس بولس الرَّسول إلى الإيمان الذي كان يضطهده قبلاً، كان عن طريق حنانيا أسقف دمشق، برغم أن الرَّب كان قد ظهر له في الطريق، وكان ممكناً أن يخبره بكل ما يريده منه، ولكنه قاله لـــه: «قم وادخل المدينة، فيقال لك ماذا ينبغي أن تفعل» (أعمال ٦:٩).

وكرنيليوس قائد المائة، الرَّحل البار الذي ظهر له ملاك الرَّب وأخبره أن صلواته وصدقاته صعدت تذكاراً أمام الرَّب، أخبره المــــلاك بقولـــه: «أرسل إلى يافا رحالاً واستدع سمعان الملقَّب بطرس ... هو يقول لـــك ماذا ينبغي أن تفعل» (أعمال ٦:١٠).

ولقد منح الرَّب سلطاناً للرُّسُل أن يغفروا ويحلُّوا خطايا الخطاة الرَّاجعين إلى الرَّب، ويربطوا خطايا الخطاة المعاندين له، كقول الرَّب لبطرس الرَّسول: «وأعطيك مفاتيح ملكوت السَّموات، فكل ما تربطه على الأرض يكون مربوطاً في السَّموات، وكل ما تحله على الأرض يكون محلولاً في السَّموات» (متى ١٩:١٦). وقوله للرُّسُل القدِّيسين: «الحق أقول لكم كل ما تربطونه على الأرض يكون مربوطاً في السَّماء، وكل ما تحلونه على الأرض يكون محلولاً في السَّماء» (متى ١٨:١٨). سرّ التَّوبة والاعتراف

فهذا السُّلطان استخدمه القدِّيس بطرس الرَّسول مع حنانيا وسفيرة اللَّذين كذبا على الرُّوح القُلُس<sup>(٩)</sup>. واستخدمه أيضاً مع سيمون السَّاحر<sup>(١)</sup>. كما استخدمه القدِّيس بولس الرَّسول مع خاطئ كورنثوس<sup>(١١)</sup>. واستخدمه أيضاً مع عليم السَّاحر المُسمى بار يشوع<sup>(١١)</sup>. ولكن في كل ذلك لم يكن استخدام الرُّسل لهذا السُّلطان من داخل خدمة ليتورجيَّة كما تدل الشَّواهد السَّابق ذكرها. إلاَّ أنه هو نفس السُّلطان الذي انتقل من الآباء الرُّسُل إلى الآباء الأساقفة في الكنيسة، ومن الأساقفة انتقل بإذلهم إلى الآباء الكهنسة السَاعدين لهم في الخدمة، لتتميم سلطان الحل والرَّبط من داخل الخدمسة اللَّيتورجيَّة نفسها.

قد أعطى السيِّد المسيح للكنيسة سلطان غفران الخطايا لتقود أولادها بهذا السُلطان المنوح لها من الله إلى أبيهم السَّماوي، لكن بضمان واحد يحمي هذا السُلطان من الشَّط، ولا يجعله أداة في يد الكاهن لتحقيق غايات شخصيَّة أو أهواء ذاتيَّة لا تمجَّد الله ولا تشهد نعمته، وبعيدة عن الهدف الواحد والوحيد وهدو حدلاص النُفوس وشفائها. هذا الضَّمان هو في قول الرَّب قبل أن يمنح هذا السُّلطان مباشرة: «اقبلوا الرُوح القُدُس». فكل كاهن قبل عمل الرُّوح القُدُس فيه، يغفر خطايا الخاطئ ليس بشخصه بل بالرُّوح القُدُس الذي يمنحه هذا السُّلطان. والرُّوح القُدُس لا يمكن أن يعمل عملاً لا يمجَّد المسيح، ولا يمكن أن يعمل عملاً لا يشهد للمسيح، ولا يمكن أن يعمل عملاً يسبَّب وبنياناً وخلاصاً، وفي ذات الوقت توبيخاً وتبكيتاً وهَذيباً وتشجيعاً.

> ۹- أعمال ٥:٥، ٦، ٩، ١٠ ١٠- أعمال ١٨:٨-٣٣ ١١- ١كورنثوس ٥:١-٥ ١٢- أعمال ١٠:١٣

٧.

إذاً كيف يمكن لكاهن ليست له شركة فعليَّة مع الرُّوح القُــدُس، وحياة صلاة داخليَّة حقيقيَّة أن يمارس هذا السُّلطان؟ ومن أحــل هــذا كانت الكنيسة واعية عندما لم تكن تســمح لأي كــاهن أن يتقبَّـل اعترافات الشَّعب إلاَّ بعد فترة يحدِّدها الأسقف بنفسه، يسـمح بعــدها للكاهن الذي يراه أهلاً لذلك أن يتقبَّل اعترافات التَّائبين. وحــتى إذا لم يكن الأمر كذلك فالشَّعب لديه من الحاسة الرُّوحيَّة ما يجعله ينجذب نحو الكاهن الذي يحمل روح القسيِّسيَّة وليس شكلها فقط.

لقد تقبَّل الكاهن من الأسقف نفخة الرُّوح القُدُس يوم رســـامته، ليمارس أسرار الكنيسة وطقوسها. أمَّا موهبة شفاء النُّفوس، فلم يفهمها آباء الكنيسة على ألها امتياز إلهي مكتسب، بل هي قوَّة يهبها الله بروحه لمن يريد، كأحد المواهب المتعدِّدة الأنواع التي يمنحها الرُّوح الواحد لبنيان الجماعة وعافيتها وسلامة أعضائها وشفائها.

ويقول القدِّيس يوحنا ذهبي الفـم (٣٤٧-٢٤٧م) في كتابــه ''الكهنوت'' عن الكهنة:

[إن مثل هؤلاء المخلوقات (الكهنة) الذين يقيمون على الأرض، ويسرحون في هذا العالم، هم مدعوون لاتمام أسرار السَّماء. وقد نالوا سلطاناً لم يمنحه الله لا للملائكة، ولا لرؤساء الطُّغمات السَّمائيَّة. لأنه لم يقل لهؤلاء: مهما ربطتم على الأرض يكون مربوطاً في السَّماء. ومهما حللستم على الأرض يكون محلولاً في السَّماء].

إن عظماء هذا العالم يملكون سلطاناً على الآخرين، ولكن سلطانهم لا يتخطى حدود الجسد، والحياة التي هنا على الأرض. أمَّا هذا السُّلطان الذي يتحدَّث عنه ربُّنا يسوع المسيح فقد منحه للكهنـــة علـــى أرواح سرّ التُّوبة والاعتراف

النَّاس، بل يمتد صداه ورد فعله في السَّماء. فما يقضى به الكاهن ههنا على الأرض، يختم عليه الله هناك في السَّماء. والحُكم الذي يلفظه العبد هنا، يبرمه السيِّد هناك. ألم يعط الرَّب للكهنة جميع سلطات السَّماء؟ ألم يقل لهم «من غفرتم حطاياه تُغفر له، ومن أمسكتم حطاياه أُمسكت؟» (يوحنا ٢٢:٢٠)، فأين هو السُّلطان الذي يفوق هذا السُّلطان؟. فأي سيرة إذاً يجب أن يكون عليها كاهن العهد الجديد؟.

وفي السُّطور التَّالية سأشير في إيجاز إلى شكل الكنيســـة المســيحيَّة النَّاشئة وكيف ظهرت فيها الرُّتبة الكهنوتيَّة التي صار منوطاً بمـــا قبـــول الاعتراف بالخطايا، وتميم حدمة سرّ الإفخارستيًّا.

فقد كان على الرُّسُل المتجوِّلين الذين تتحدَّث عنهم الدِّيداخي أنَ يتابعوا تجوالهم لتأسيس كنائس حديدة. فرسالتهم الأولى والأخيرة هي تأسيس جماعات مسيحيَّة حديدة وكنائس حديدة.

أمًّا عن خدمة الأنبياء في الجماعات المسيحيَّة المبكِّرة، فكانـــت في أساسها خدمة ليتورجيَّة بجانب خدمتهم النَّبويَّة. وكان هـــؤلاء الأنبيــاء يرأسون خدمة سرّ الإفخارستيًّا، ومن ثمَّ فقد دُعوا بكــل وضــوح في الدِّيداخي ''رؤساء كهنة ἀρχιερεîς ''، لذلك فهم يتقبَّلون البــاكورات على منوال كهنة العهد القديم<sup>(١٣)</sup>.

أمًّا خدمة التَّعليم والإرشاد فكان منوطاً بما المعلَّمـــون διδάσκαλοι الذين صار دورهم مستقراً بين الجماعات المسيحية في حفـــظ التَّعلـــيم وصونه من أي انحراف.

١٣- لتفصيلات أكثر يمكن الرُّجوع إلى كتاب: "الدِّيداخي أي تعليم الرُّسُل" للمؤلِّف.

ومنذ أواخر القرن الأوَّل الميلادي، وفي نفس زمن تأليف الدِّيداخي، اختفى دور الرُّسُل المتجوِّلين، وتضاءل أيضاً دور الأنبياء رويداً رويداً بين الجماعات المسيحيَّة، ومن ثمَّ فقد نشأ وضع جديد حينما اختارت هـــذه الجماعات المبكرة من داخلها رؤساء عليها، فأقيم الأساقفة مـــن أجــل استمرار الخدمة اللَّيتورجيَّة في يوم الرَّب. وأُسند إلى هــؤلاء الرؤســاء المحليَّين قبول الاعتراف بالخطايا، إلى حانب الخدمة اللَيتورجيَّة.

ومع زمن الآباء الرَّسوليين عُرف المعلَّمون في الجماعات المسميحيَّة باسم ''آباء الكنيسة''، وصارت لهم مكانة فريدة في غضمون القسرنين النَّالث والرَّابع الميلَاديين.

وإن اصطلاح ἐπίσκοπος καὶ διάκονος أي ''الأسقف والشَّماس'' الذي ورد في الدِّيداخي لم يكن له نفس المفهوم الذي صار معروفاً في القرن الثَّابي الميلادي. أمَّا ظهور رتبة الكهنة أي القسوس πρεσβύτεροι بين الأساقفة والشَّمامسة فقد وردت في بعض رسائل القدِّيس إغناطيوس الأنطاكي (٣٥-١٠٧م)، وأيضاً في نص المراسيم الرَّسوليَّة (١:٣١:٢) في القرن الرَّابع الميلادي، وهو ما يدل على تطور لاحق لكنه سريع حداً في هذا الشَّان<sup>(١:١)</sup>.

وتخبرنا الدِّيداخي في الفصل الرَّابع عشر منها عن الخدمة اللَّيتورجيَّة التي تُقام في يوم الرَّب أن ''الاعتراف بالخطايا'' كان يرافق دائماً ''كسر الخبز والشُّكر''. وهو ما سبق أن كرَّرته الدِّيداخي في الفصل الرَّابع

٤ - النُّصوص الآبائيَّة القديمة والقريبة من زمن أسفار العهد الجديد، مثل رسالة كليمندس الرُّوماني الأولى إلى كنيسة كورنثوس، وبعض أجزاء من رسائل القــدَّيس إغناطيوس الأنطاكي الشَّهيد، والتي هي قريبة العهد جداً من زمن تدوين الدِّيداخي، لم تذكر سوى الأساقفة والشَّمامسة.

٧٤ سرّ التُّوبة والاعتراف

منها، عندما تقول: ''اعترف بزلاًتك في الكنيسة ولا تقرب صلاتك بضمير شرير'' (١٤:٤). وهنا توضِّح الدِّيداخي أن الاعتراف بالخطايا يجب أن يكون في الكنيسة. ويشير موقع الفعل اليوناني من الإعراب، والذي أوردته الدِّيداخي عن الاعتراف بالخطايا<sup>(١٥)</sup> أن هذا الاعتراف يكون قبل التَّناول.

ولم يكن الاعتراف بالخطايا، بحسب الدِّيداحي، كافياً للتَّناول مـــن الأسرار المقدَّسة، إذ أن نص الدِّيداحي يضع أمامنا بعض الوصايا التي لابد من تتميمها قبل التَّقدُّم للتَّناول؛ فيلزم أن يبتعد عن المشاركة في صــلاة الجماعة كل من له ضــمير شــرير: ''ولا تقــرب صــلاتك بضـمير شوير''(فصل ١٤:٤). وأيضاً من له منازعة مع صاحبه يُفرز ويُمنَع مــن الشَّركة: ''لا يجتمع معكم من له منازعة مع صاحبه حتى يتصالحا، لــتلا تنبحَّس ذبيحتكم''(فصل ٢٠١٤). وفي ختام الصَّلوات الإفخارستيَّة: ''من كان طاهراً فليتقدَّم ومن لم يكن كذلك فليتب''(فصل ٢٠١٠).

وهذا يتوافق مع ما ذكره القدِّيس متى في بشارته (متى ٢٣:٥، ٢٤). «فإن قدَّمت قربانك على المذبح وهناك تذكَّرت أن لأخيك شيئاً عليك، فاترك هناك قربانك قدَّام المذبح واذهب أولاً اصطلح مع أخيك، وحينئذ تعال وقدم قربانك». ولكن يبقى هناك فرق بين نص الدِّيداخي ونص الإنجيل، فهذا الأخير يشير إلى نظام العبادة التي كانــت في هيكـل أورشليم، والتي انتقلت إلى وضع حديد لتطبَّق على اللَّيتورجيَّة المسيحيَّة كما تشرح الدِّيداخي.

لقد حافظت الكنيسة المسيحيَّة منذ القديم على الاعتراف بالخطايا،

ه - προσεξομολογησάμενοι - ۱۰ "بعد أن تكونوا قد اعتـرفتم". (اســـم مفعول في زمن الماضي le participe aoriste). فالقدِّيس إيريناؤس (١٣٠–٢٠٠م) يتحدَّث عن بعض النِّساء اللُواتي كن ساقطات في هرطقة الغنوسييِّن وكفرهم، لما رجعن إلى الكنيسة اعتــرفن بخطاياهن. وكيف أن أخريات لم يردن أن يدخلن في هـــذا الامتحـــان المقلَّس، فسقطن في اليأس<sup>(١٦)</sup>.

لقد أسهب الآباء القدِّيسون في الحديث عن الاعتراف أمام الكاهن، وهو ما يخبرنا به القدِّيس كبريـانوس الشـهيد (+ ٢٥٨م) في رسـالته العاشرة. وعند العلامة أوريجانوس (١٨٥ـ٢٥٤م) في حديثه عن المزمـور (٣٢٠)، وأيضاً في تفسيره لسفر اللاويين. وعند البابا أثناسيوس الرسولي (٣٢٦-٣٢٣م)، في حديثه ضد النواتييِّن. وعند القدِّيس باسيليوس الكبير وعند القدِّيس بوحنا ذهبي الفم (٣٤٧-٢٤٣م) في الكهنـوت. وعنـد القدِّيس كيرلس الكبير (٤١٢-٤٤٤م) في حديثه عـن لاكتـانيوس في القدِّيس كيرلس الكبير (٤١٢-٤٤٤م) في حديثه عـن لاكتـانيوس في التَعاليم الإلهيَّة (٢٠٠٤). وآخرون كثيرون<sup>(١٢)</sup>.

وتتحدَّث الدِّسقوليَّة أي تعــاليم الرُّسُــل إلى الأســقف شــارحة باستفاضة كيفية قبول الخاطئ، واستخدام سلطان الحل والرَّبط، فتقــول له: ''يجب أن تعطي مغفرة لمن يتوب ... واعرف رتبتك يا أسقف. أنك كما نلت سلطاناً أن تربط، هكذا نلت سلطاناً أن تحل''.

ثالثاً: الإقرار والاعتراف بالخطيئة أمام الله في حضور الكاهن

النَّفس بطبيعتها بحاحة إلى الإفضاء بمـــا في داخلـــها، والاعتـــراف بأخطائها، وهي ترتاح إلى ذلك. وإن الخطيئة الـــتي تمـــين الله كـــرأس

١٦ – ضد الهرطقات ٣:٦:١١ ؛ ٣:٥:١٧ ١٧ – الأرشمندريت، جراسيموس مسره، الأنوار في الأسرار، بدون تاريخ، ص ١٩٦، ١٩٧ سرّ التَّوبة والاعتراف

للكنيسة، تتعب الكنيسة كحسد المسيح الواحد، وتثقله بأحمال كثيرة، بل وتعوِّق حريَّة عمل الرُّوح القُدُس بين الجماعة<sup>(١</sup>). فالإنسان عندما يخطئ إلى الله يخطئ إلى الكنيسة أيضاً، وهنا لا تكون الخطيئة موجَّهة إلى أيهما بل إلى كليهما معاً. فشاول الطَّرسوسي حينما كان يضطهد الكنيسة ويلقي أناساً من القدِّيسين في السُّحون، ويتسبَّب في قتلهم، قابله الرَّب على طريق دمشق، وخاطبه قائلاً: «شاول شاول لماذا تضطهدي؟» وإذ تحيَّر شاول من السؤال سأل مكلَّمه قائلاً: «من أنت يا سيِّد؟» قال له الرَّب بتأكيد حديد: «أنا يسوع الذي أنت تضطهده» (أعمال ١٩٢). فمن يضطهد الكنيسة يضطهد المسيح نفسه. ومن يخطئ إلى الله يخطئ إلى الكنيسة أيضاً.

والرَّب لم يفصل نفسه عن كنيسته أبداً. فحينما شفى الأبرص، رأى الأبرص أنه لم يعد محتاجاً إلى شئ بعد كمال تطهيره وشفائه، لكن الرَّب انتهره قائلاً: «انظر لا تقل لأحد شيئاً، بل اذهب أر نفسك للكـــاهن، وقدِّم عن تطهيرك ما أمر به موسى» (مرقس ٤٤١١)، علـــى اعتبــار أن الكاهن هو ممثَّل الكنيسة، ووكيل سرائرها ومقدَّساتها.

إذاً كل خطيئة ضد المسيح هي ضد الكنيسة، لأن الكنيسة هـ.. جسد المسيح. ومن أحل ذلك فالتَّائب لا ينبغي أن يفصل بتاتـــاً بـــين الإقرار بالخطيئة أمام الله في مخدعه، والإقرار بما أمام الكنيسة بعد ذلــك. فالذين آمنوا بالرَّب يسوع في العصر الرَّسولي، مارســـوا الاعتــراف أو الإقرار بالخطيئة علناً وسط الجماعة، وعلى مرأى من الكنيسة كلها. ومن ثمَّ كان الرَّب يضم كل يوم إلى الكنيسة الذين يخلصون.

١٨- انظر مثلاً كيف تسبَّبت خطيئة عخان بن كرمي في تكدير كل جماعة بـــــي إسرائيل (يشوع ١٣:٧).

٧٦

إن الخطيئة التي يخطئها الإنسان تفصله عن الجماعة، لهذا وحب اعترافه بما أمام الجماعة لتصفح عنه، وبعد أن يتقبَّسل الحل في داخسل الصَّلوات اللَّيتورجيَّة من الكاهن الذي أُعطى له هذا السُّلطان من الله، يعود الإنسان إلى شركة الجماعة، ويصير له الحق أن يتناول حسد المسيح ودمه الأقدسين، لأنه صار عضواً في الجسد الواحد. ولما صار متعذراً على الكثيرين أن يعترفوا علناً بخطاياهم، تحوَّل الاعتراف سراً إلى من ينوب عن كل الجماعة أمام الله، وهو الأب الكاهن.

ونقرأ في القانون رقم (٢) من قوانين مجمع اللاذقيَّة (٣٤١–٣٨١م): ''الذين وقعوا في زلاَّت مختلفة وواظبوا على صلوات الاعتراف والتَّوبـــة بعد أن تحررُّوا من خطاياهم، يجب قبولهم ثانية في الشَّركة بعد قضــائهم زمن التَّوبة''. وهذه أوَّل إشارة في تاريخ الكنيسة ترد عـــن ''صــلوات الاعتراف'' وهو اعتراف بالخطايا في الصَّلاة، قبل الاعتراف الرَّسمي على يد كاهن لنوال الحل، كما يقول هيفيليه وفان اسبن<sup>(١٩)</sup>.

ونقرأ عن الاعتراف بالخطايا في القوانين الكنسيَّة التي وضعها مجمع قيصريَّة الجديدة سنة ٣١٥م<sup>(٢٠)</sup>. فيقول القانون رقم (٩) لهذا المجمع: "إذا اعترف قس بأنه قد زبى قبل رسامته، فلا يقدِّم الذَّبيحة قط، ويبقى في أعماله الكهنوتيَّة الأحرى، وإن لم يعترف بذلك (رغم شهادة شهود صادقين)<sup>(٢١)</sup> فليكن ضميره هو القاضي عليه".

ونقرأ في القوانين القديمة للكنيسة القبطيَّة عن الاعتراف بالإيمان، أو

۱۹– الأرشيمندريت حنانيا كسَّاب، مجموعة الشَّرع الكنسي، منشورات النُّور، دمشق، ۱۹۷۰م، ص ۱۹۰۵ ۲۰– انظر القانون رقم (۹) من قوانين هذا المجمع. ۲۱– ما بين القوسين مأخوذ من ترجمات أخرى للقانون، أو من تفسيير علماء مختصِّين أمثال هيفيليه، برسيفال، فان اسبن، غراتيان، وآخرين.

الاعتراف بالنَّالوث في المعموديَّة المقدَّسة. أمَّا أوَّل ذكر للاعتراف بالخطايا فنجده في القوانين الكنسيَّة المنسوبة للقدِّيس باسيليوس الكـــبير، وهـــي قوانين تعود إلى غضون القرن السَّادس الميلادي.

ففي القانون رقم (٣٦) منها، نقرأ: "إن كانت واحدة قد توفي زوحها فلتعد من الأرامل. وإذا اعترفت ألها لا تقعد مع بعل آخــر، وبعد ذلك تتزوَّج فإن لها خطيئة وعقوبة عظيمة، لألها صارت ســبباً في الازدراء بالاعتراف".

وفي القانون رقم (٩٣) من نفس القوانين السَّابقة: ''إذا سقط واحد في خطيئة ويعترف بها وأنه متألمٌ القلب، فليعن وليداوى من كبير الإكليروس أو من الأسقف، ويتعلَّم أن يتحفَّظ منها ويحزن على خطاياه الأولى''.

إن الإقرار بالخطيئة في حد ذاته له فعل خلاصي، لــيس لأن مجــرًد الاعتراف بالخطيئة هو الذي يمنح الغفران، بل لأن الاعتراف بالخطيئــة كخطوة تمهيديَّة له هو علامة اتضاع حقيقي، ولا توبة مع الكبرياء. لأنه من المعروف أن ما يعوِّق الاعتراف بالخطيئة هو أحد أمرين، إمَّا الكبرياء أو الخجل. أمَّا عن الخجل فهو لازم، لأنه كيف أخجـل مسن الإقــرار بخطيَّتي أمام الله في حضرة الكاهن، في حين لم أخجل منها عندما اقترفتها أمام الله؟

يقول القدِّيس أمبروسيوس (٣٣٩–٣٩٧م) أسقف ميلان: [حقاً إنه من المخجل أن يعترف الإنســـان بخطايـــاه. ولكن هذا الخجل أشبه بعملية الحـــرت لـــلأرض وإزالـــة العوسج منها، وتنقيتها من الأشواك. وهذا تظهر التُّمار التي كانت تُحسب عدماً]. ويقول العلاّمة ترتليان (١٦٠\_١٢٥م):

[إليكم يا من لا تستحون من ارتكاب الخطيئة، بينمسا تخجلون من طلب العفو عنها. فإنني لا استخدم الخجل حينما انتفع بفقدانه، إذ يقول الخجل لي: لا تمتم بي، فخير لي أن أهلك بواسطتك عن أن أهلكك بسببي].

ويقول العلامة ترتليان أيضاً:

[إن كثيرين ينتبهون إلى الخجل أكثر مسن الخسلاص، فيهربون من هذا العمل (الاعتراف) سُترة لهم، أو يؤخّرونه من يوم إلى يوم، كمن أصابه مرض في الأعضاء المستحى منها، فأخفى عن الأطباء مرضه، فيُباد بخجله ... فسإذا أخفينا نفوسنا عن معرفة النَّاس، هل تخفى على الله؟ وهل الأولى أن نملك وذنوبنا مخفيَّة من أن تحل وهي مكشوفة في التَّوبة؟] (في التَّوبة فصل ١٠٠٣).

ويقول القدِّيس يوحنا ذهبي الفم (٣٤٧–٣٤٧): [فلنتشبَّه نحن بالمرأة السَّامريَّة، ولا نخجل من أن نعتــرف بخطايانا. لأن الذي يستحي أن يعترف بخطاياه ليخلص، ففي ذلك اليوم ليس قدَّام واحد تُشهر، بل قدام المسكونة كلها].

ويقول مار فيلوكسينوس المنبحي (+ ٥٢٣م): [من يكون في قتال ويطيع أفكار الشَّر، ولا يفضح أفكاره، ويكشفها أمام أبيه الرُّوحي، الذي يعرف صنعة الحسروب المعقولة، فإن شيطان الكبرياء يستلمه في نمايسة معركتسه، ويطرحه من إيمان الحق]. ويقول القدِّيس أنبا موسى الأسود: [الفكر الخاطئ يضعف بمحرد كشفه ... فبقوَّة الاعتراف ينسحب أفعوان الدَّنس من كهفه المظلم الخفي. وأحياناً يظهر ويهرب مفتضحاً ... فالأفكار الشَّيطانيَّة يكون لها ســلطان علينا بمقدار ما تختبئ في قلوبنا].

ويقول القدِّيس أنبا أنطونيوس: [رأيتُ رهباناً كثيرين، بعد أن تعبوا كثيراً، وقعوا في دهشة عقل، لأنهم اتَّكلوا على معرفتهم فقط. إذ لم يصغوا إلى الوصيَّة القائلة: اسأل أباك فيخبرك، ومشايخك فيقولون لك].

> وقال يوحنا كاسيان: [من يكشف أفكاره لمرشده لا يمكن خداعه]. وقال أيضاً:

[إن الخطيئة تثبت طالما هي مخفيَّة في القلب. فمتى كُشفت زالت حتى من قبل أن يجيب الأب الرُّوحي عنها بشئ].

وليس هناك ثمة طقس محدَّد يتم بموجبه اعتراف الخاطئ على الكاهن بخطاياه. والوضع الأصيل هو قبول الكاهن اعتراف الخاطئ في الكنيسة وليس حارجها، ولكن في غير وقت الصَّلوات اللَّيتورجيَّة. لأنه لا يجوز أن ينشغل المصلُّون بشئ آخر في الكنيسة أثناء صلواتها اللَّيتورجيَّة سوى بالإصغاء إلى الكلمة، وانتباهة الصَّلاة. ولكن لا يوجد ما يمنع أن يتقبَّل الكاهن اعتراف الخاطئ في أي مكان آخر غير الكنيسة لظروف طارئه، أو حالات غير عاديَّة.

٨٠

يجلس التَّاتب أو يركع إلى حوار الكاهن أو عند قدميه، ويقر بخطاياه في انسحاق وخشوع، مراعياً أن يكون الاعتراف بالخطايا بدون إسهاب في التَّفصيلات، أو باختصار إلى حد الإخلال. والكاهن الرُّوحي لا يترك المعترف أن يستطرد في شرح أنواع معيَّنه من الخطايا، ولاسيَّما الخطايا الجنسيَّة، لكنه ما أن يلمح نيَّة الخاطئ الكاملة في التَّوبة والإقرار بالخطيئة حتى يطلب إليه أن يعبر عنها إلى الإقرار بغيرها.

وعلى المعترف عند ذكره لخطاياه أمام أب الاعتراف أن يقطع كل دالة في الحديث مع أبيه، حتى ولو أبدى الأب الكاهن ذلك. ولا يلتمس الخاطئ لنفسه الأعذار فيما أخطأ به، ولا يذكر أسماء آخرين في الاعتراف إلاً إذا كان ذلك يساعد على التَّوبة، لأنه يعترف عن خطايا نفسه هـو وليس عن خطايا الآخرين.

ويلي ذلك صلاة التَّحليل.

رابعاً: التَّحليل

عند انتهاء الاعتراف يقف الكاهن ويركع المعترف على ركبتيـــه، ويضع الكاهن الصَّليب على رأس المعترف، ويرفع نظـــره إلى السَّـــماء ويصلّي صلاة التَّحليل.

ووضع الكاهن للصَّليب على رأس المعترف هو تعبير ليتورجي عـــن إحناء المعترف لرأسه تحت يدي الرَّب نفسه، وهذا ما توضَّحه لنا صيغة صلاة التَّحليل الثَّانية التي بدايتها: ''أنت يارب الذي طأطأت السَّموات ونزلت ...''، والتي فيها يقول الكاهن: ''... والذين أحنوا رؤوســـهم تحت يدك، ارفعهم في السِّيرة، زيِّنهم بالفضائل ... الخ''. وهو ما أصبح سرّ التُّوبة والاعتراف

۸۲

يقوله الكاهن على رأس المعترف بعد اعترافه ''... وعبدك الذي أحسني رأسه تحت يدك، ارفعه في السِّيرة، زيِّنه بالفضائل ... الخ''.

ويختم الكاهن صلاة التَّحليل النَّالت الذي بدايته: ''أيها السيِّد الرَّب يسوع المسيح الابن الوحيد، وكلمة الله الآب ...'' بثلاثــة رشــومات بالصَّليب، فيرشم ذاته قائلاً: ''باركنا''، ويرشم الخدَّام قائلاً: ''طهِّرنــا، حاللنا''، ويرشم الشَّعب قائلاً: ''وحالل سائر شعبك''.

ولكن في حالة ترديد الكاهن لصلاة التَّحليل هذه على رأس المعترف الفرد بعد اعترافه بخطاياه، أصبح يقول: ''باركه، طهَّره، حاللسمه''. وحتى في هذا التَّعديل في النَّص اللَّيتورجي ليوافق الفرد بدلاً من الجماعة، استمر الخطاب هنا موجَّه من الكاهن إلى الله، لكي يكون الله نفسه هـو الذي يبارك ويطهِّر ويحالل الخاطئ بفم الكاهن وصلاته. أمَّا الآباء الكهنة الذي يبارك ويطهِّر ويحالل الخاطئ بفم الكاهن وصلاته. أمَّا الآباء الكهنة ألها من أجل من يحاللونه، فقد تمسَّكوا بالنَّص اللَيتورجي الأصيل لها، فلم يفرِّطوا في طلب البَركة من الله لأنفسهم، فصاروا يقولون : ''باركنا وباركه، طهِّرنا وطهِّره، حاللنا وحالل عبدك (فلان)، املأنا من خوفك، وقوِّمنا إلى إرادتك المقدَّسة الصَّالحة ...''.

وفي الممارسة العمليَّة الآن في صلاة التَّحليل على رأس المعتسرف، لا يُقال عادة التَّحليلان الأوليان<sup>(٢٢)</sup>. وهكذا تظل صلوات التَّحليل التي تُقال على الشَّعب في الكنيسة ومن داخل اللَّيتورجيًّا محافظة علسى أصسالتها وشمولها، أكثر مما صارت إليه عقب الاعتراف السِّري على الكاهن.

22- Burmester, O.H.E. Khs, The Egyptian or Coptic Church, A Detailed Description of her Liturgical Services and the Rites and Ceremonies Observed in the Administration of her sacraments, Publications de la Société d'Archéologie Copte. Textes et Documents, X, Le Caire, 1967, p. 127.

أما عن صيغة التَّحليل التي تُقال على رأس التَّائب في كل الكنـــائس الشَّرقيَّة فهي صيغة توسليَّة<sup>(٢٢)</sup>. أي صيغة يطلب فيها الكاهن من الله أن يسامح التَّائب ويحاللـــه ويغفر له خطاياه.

ويوجد أشخاص يعترفون اعترافاً خاصاً دقيقاً، ويكرِّرون الاعتراف عدَّة مرَّات على نفس الأب، وعلى آباء آخرين، ولا يشعرون بالحَّل ولا بالرَّاحة والسَّلام الدَّاخلي، لأن إيماهم بالحَّل ضعيف ومهلهل. وينتَظرون أنه بمجرَّد أن يقول (الكاهن) الحَّل تأتيهم قوَّة ميكانيكيَّة تمسنعهم مسن الخطيئة وتعطيهم السَّلام والرَّاحة. ولكن هذا ضعف في الإيمان، وفي الفكر الرُّوحي، وفي البناء النَّفسي. هؤلاء يحتاجون إلى تكوين فكر حديد وإيمان حديد بمدى استعداد عمل الذَّبيحة لكل من يؤمن ويعترف بقلب ولسانه. فقوة الحَل كائنة في الإيمان بالدَّم أولاً، وثانياً في النُّقسة بوعسد الرَّب، وثالثاً في قَوَّة النَّعمة الشَّافية.

كان التَّائب في العهد القديم يضع يده على رأس ذبيحته ليتبرأ مــــن حكم الموت، الذي هو عقاب كل خطيئة. أمَّا في العهد الجديد فيضـــع الكاهن يده بالصَّليب على رأس التَّائب لينقل إليه فعل ذبيحة الصَّليب.

إننا نسمع غفران الرَّب لخطايانا من فم الكاهن: «الرَّب قسـد نقـــل خطيئتك عنك، لا تموت» (٢صموئيل ١٣:١٢). فهكذا قال ناثان الـــنَّبي لداود الملك عندما اعترف بخطيئته.

والسُّؤال الآن هو: معروف أنه هناك أكثر من صلاة تحليل يقولهـــا الكاهن من أحل الجماعة كلها في داخل صلوات القدَّاس الإلهي، فما هي إذاً علاقة صلاة التَّحليل التي يصليها الكاهن على رأس المعترف بعد اعترافـــه سرّ التَّوبة والاعتراف

٨٤

بخطاياه بتلك التي يصليها من داخل الخدمة الليتورجيَّة نفسها؟. أو بصــيغة أخرى: إن كانت صلاة التَّحليل التي يقولها الكاهن على رأس المعتــرف، قد أتمت غفران خطاياه، فماذا تعني صلوات التَّحليل التي تُقال في القدَّاس الإلهي في الكنيسة؟.

إن تطوُّر ممارسة السِّر في الكنيسة عبر التَّاريخ مع الاحتفاظ دائمـــاً بالقديم كميرات لا يمكن التَّفريط فيه – وهذا حق وعدل – هو الـــذي أنشأ هذا الوضع الذي نتحدَّت عنه.

فالاعتراف العلني في الكنيسة قد ترك ممارسة كنسيَّة طقسيَّة لم تتغير مع انتقال أسلوب الاعتراف، من اعتراف علني أمام الجماعة كلـــها، إلى اعتراف سري أمام الكاهن كنائب عن الجماعة، إذ حلَّف هذا الأحير – أي الاعتراف السِّري – ممارسة طقسيَّة تختص به، أُضيفت على الممارسة الأولى التي صاحبت الاعتراف العلني في الكنيسة.

فالتَّحليل الذي يُقال على رأس المعترف بعد إقراره بخطاياه، لم يظهر كطقس تمارسه الكنيسة الجامعة إلاً بعد عدَّة قرون من نشأتها. فلقد ظلَّت الكنيسة تمارس الإقرار بالخطايا، إمَّا حهاراً في البداية، أو سراً فيما بعد، على أن يكون التَّحليل في داخل اللَّيتورجيًّا نفسها، لأن كل الحاضرين القدَّاس الإلهي سيتناولون حتماً من الأسرار المقدَّسة، إذ كان لا يجوز حضور غير المؤمنين وغير المتناولين لصلوات القدَّاس الإلهي، وهو ما تشرحه القوانين الكنسيَّة القديمة.

ولقد ظهر التَّحليل الذي يعقب الاعتراف مباشرة في الغـــرب أولًا، وتقنَّن بعد ذلك في مجمع لاتيران الرَّابع سنة ١٢١٥م. وكان هذا المجمـــع المذكور يحاول علاج التَّدهور الذي لحق بممارسنة ســـرَّ الاعتـــراف في كنائس الغرب. فأمر المجمع كل مسيحي أن يعترف بخطاياه على الأقــل مرَّة واحدة في السَّنة. أمَّا الطَّقس الجديد للتَّوبة في كنيسة روما، والـــذي قُنَّن مؤخراً في سنة ١٩٧٣م، فهو يحوي تحليلاً عاماً يُعطى للجماعـــة في بعض المناسبات، لا يلزم أن يسبقه بالضَّرورة اعتراف بالخطايا<sup>(٢٢)</sup>.

فالذي أوحد هذا التَّداخل بين التَّحليل الذي يُقال على رأس المعترف بعد اعترافه بخطاياه، والتَّحليل الذي يُقال على رأسه – مع بقيَّة الشَّعب – مرَّة أخرى في صلوات القدَّاس الإلهي هو أن الاعتراف بالخطايا كـان يسبق اللَّيتورجيًّا مباشرة، كتمهيد حتمي للمصالحة بين أعضاء الكنيسة، قبل تقديم الذَّبيحة المقدَّسة. فارتبط الإقرار بالخطايا ارتباطاً مباشراً ببـدء صلوات اللَّيتورجيًّا.

ففي كتاب ''الدِّيداخي'' نعرف أن الإقرار بالخطايا كان يتم يــوم الأحد (ديداخي ١:١٤): ''عند اجتماعكم يوم الرَّب، اكســروا الخبــز واشكروا بعد أن تكونوا اعترفتم بخطاياكم، لكــي تكــون ذبيحــتكم طاهرة''. فالتَّحليل الفردي آنئذ لم يكن معروفاً، إذ كان يتم في داخــل اللِّيتورجيًا نفسها.

ويقول القانون رقم (١٣٢) من قوانين مجمع قرطاحنة السَّابع عشـر (٣٤٥–٣٤٨م): ''إذا قال أسقف أن شخصاً اعترف له وحده عن جريمة شخصيَّة، وأنكر الشَّخص ذلك، فلا يعتبر الأسقف أن عدم الاعتماد على شهادته إهانة له''. فإلى هذا الحد كان الإقرار العليٰ بالخطايا له الأولويَّة في الكنيسة، وليس الاعتراف الشَّخصي.

أمَّا الكتاب الثَّامن من كتب ''المراسيم الرَّسوليَّة'' فهو يطلعنا علــــى

24- ODCC, 2<sup>nd</sup> edition, p. 1059.

صورة مبدعة لممارسة اعتراف التَّائبين بخطاياهم أمام الجماعة في النِّصف النَّاني من القرن الرَّابع الميلادي، وصلاة الكنيسة كلها مــــن أجلـــهم، ثمَّ صلاة الأسقف العامة عنهم، والتي هي بمثابة صلاة التَّحليل لهم.

> فنقرأ في المراسيم الرَّسوليَّة (١:٩:٨ – ٦) ما يلي: " ١ – وبعد هذا يقول (الشمَّاس):

٢- صلَّوا أيها الذين هم في التَّوبة، ولنطلب جميعاً بحرارة مـــن الله الرَّحيم من أجل إحوتنا الذين هم في التَّوبة، لكي يُظهر لهم طريق التَّوبة، ويقبل رجوعهم، واعترافهم، ويسحق الشيطان تحت أرجلهم ســريعاً، ويحرِّرهم من فخ إبليس، ومكيدة الشياطين، ويترع منهم كــل كلمــة بطَّالة، وكل عمل في غير موضعه، وفكر ردئ.

٣– ويصفح عن كل زلاَّهم التي فعلوها، سواء بإرادة أو بغير إرادة. ويمحو الصَّك الذي عليهم، ويسجِّلهم في سفر الحياة. ويطهِّرهم من كل دنس الجسد والرُّوح، ويوحِّدهم مع قطيعه المقدَّس بعد رجوعهم.

٤ ــ لأنَّه يعرف حبلتنا، فمن يفتخر بنقاوة قلبه؟ أو من يتحاسر فيقول: إنه طاهر من الخطيئة؟ لأننا جميعاً تحت التَّاديبات.

٥- فلنتوسَّل من أجلهم بأكثر حرارة، لأنَّه يكون فرح في السَّماء بخاطئ واحد يتوب. لكي يرجعوا من كل عمل بطَّال، ويلتصقوا بكـل عمل صالح. ولكي يتقبَّل الله محب البشر طلباتهم سريعاً وبرضى، ويردَّهم إلى رتبتهم الأولى، ويمنحهم فرح الخَلاص. ويثبِّتهم بروح مدبِّر، فلا تزل حطواتهم بعد. بل يصيرون مستحقين أن يكونوا شركاء مقدَّساته الطَّاهرة، وشركاء الأسرار الإلهيَّة، ليظهروا مستحقين التَّبني، ونوال الحياة الأبديَّة.

٢ - لنقل بحرارة من أحلهم: يارب ارحم، خلّصهم يا الله وأقمه م برحمتك. قفوا واحنوا رؤوسكم لله بمسيحه لتتباركوا".

وهكذا يصلّي كل الشَّعب من أجل أعضائه التَّائبين، وهنا يظهـر مفهوم الشَّفاعة في الكنيسة وغايته، صورته هنا شفاعة الأقوياء من أجل الضُّعفاء. أمَّا صورته الأخرى فهي شفاعة المنتقلين من أجل الأحيـاء. وأمَّا صورته العظمى فهي شفاعة دم المسيح الحاضرة كل حين أمام الآب من أجل الكنيسة.

وبعد ذلك نقرأ في نفس المراسيم الرَّسوليَّة بركة الأسقف للتَّـــائبين قبل انصرافهم. ففي المراسيم الرَّسوليَّة (٧:٩:٨-١١) نقرأ:

"v- عندئذ يصلى الأسقف بهذه الكُلمات:

٨- يا الله الأبدي، ضابط الكل، رب الكل، حالق الكائنات ومدبِّرها، الذي أظهر الإنسان بالمسيح زينةً للعالم، وأعطيته ناموساً طبيعياً، وناموساً مكتوباً، ليحيا حسب النَّاموس كخليقة عاقلة. وعندما أخطأ أعطيته صلاحك عربوناً للتَّوبة. اطلع على أولئك الذين احنوا عنق نفوسهم وأحسادهم، لأنك لا تشاء موت الخاطئ بل توبته، لكي يرجع عن طريقه الرَّدئ ويحيا.

٩ يا من قبلت توبة أهل نينوى، ويا من تريد أن جميع النساس يخلصون، وإلى معرفة الحق يقبلون. يا من قبلت بأحشاء أبويَّه الابنن الذي دمَّر ثروته في حياة الخلاعة من أجل توبته. أنت الآن أيضاً، اقبل توبة طالبيك. لأنه ليس أحد بلا خطيئة أمامك. لأنك إن كنت للآثام راصداً يارب، يارب من يثبت. لأن من عندك المغفرة.

١٠ ـ ردَّهم لكنيستك المقدَّسة، ولرتبتــهم وكرامتــهم الأولـــتين بالمسيح إلهنا ومخلَّصنا. الذي به لك المجد والسُّجود في الــرُّوح القُــدُس إلى الآباد آمين.

١١ ـ يقول الشمَّاس: امضوا أيها التَّائبون''.

سرّ التَّوبة والاعتراف

٨٨

ولما اختفى الإقرار العلني بالخطايا وحلَّ محله الاعتراف الخساص أو السِّري، والذي هو الصُّورة الأضعف للاعتسراف العلسيٰ<sup>(٢٥)</sup>، اقتسرن الاعتراف الخاص بصلاة التَّحليل، ولاسيَّما بعد أن أصبح هذا الاعتسراف السِّري غير ملزم بأن يكون قبل اللَّيتورجيًّا مباشرة، وأمسام الجماعسة. فأصبح من المكن ممارسته في أي وقت يتقابل فيه المعترف مع أبيه الكاهن.

ومن ثمَّ فقد صار هذا التَّحليل الذي يتقبَّله الخاطئ مـــن الكـــاهن منفرداً، يعود فيتقبَّله مرَّة أخرى من فم ذات الكاهن أو ربما كاهن آخــر في داخل اللَّيتورجيًّا نفسها. وهنا نلاحظ أن صيغة التَّحليل التي تعقــب الاعتراف السِّري لا زالت هي نفسها الصِّيغة التي تُقال في التَّحليل من داخل اللَّيتورجيًا، لكي يتَّضح لنا أن هذه الأخيرة هي الأقدم، وهي الأصل.

مما سبق ذكره يتَّضح لنا أنه لا غني عن صلوات التَّحليل التي تُقال في داخل الليتورجيًّا للتأهيل للتَّناول من الأسرار المقدَّسة، فهم الأصل والأساس، ولأنها أيضاً يمكن أن تغني عن صلاة التَّحليل الستي يصلّيها الكاهن على رأس المعترف بعد اعترافه مباشرة. وإن الدِّراية بمفهوم صلوات التَّحليل في داخل الليتورجيًّا نفسها هو الذي يطمئن ضمائر بعض النَّاس الذين يدورون يبحثون عن كاهن "يقرأ لهم التَّحليل" ولو قبل التَّناول بلحظات بسيطة.

إنه من اللازم أن يتركَّز انتباهنا ليس على مجرَّد الاعتــراف أمـــام الكاهن فحسب لقبول الغفران، بل أيضاً – وبـــالأولى حـــداً – علـــي الدَّبيحة المقدَّسة القائمة على المذبح، تلك التي تُعطى عنَّا خلاصاً **وغفرانـــاً للخطايا**، وحياة أبديَّة لكل من يتناول منها. فهي ذبيحة مقدَّمــة عـــن

25- V. Patachovsky & C. Vogel, Sin in the Orthodox Church and in the Protestant Church, Tournai, 1960, p. 20-23.

الخطاة التَّائبين وليس عن الأبرار أو القدِّيسين الذين لا يحتاجون إلى توبة.

طقس الاعتراف بالخطايا في الكنائس الشَّرقيَّة

إن طريقة مباشرة سرّ التَّوبة والاعتراف تختلـف مـــن كنيســة إلى أحرى، ولا يمكن إرجاعها إلى فترة قديمة جداً.

فالطَّقس السِّرياني الغربي الذي تتبعه الكنيسة الأنطاكيَّة قد وضع تعاليم لاهوتيَّة ثابتة لسر التَّوبة أهمها يُنسب إلى اللاهوتي الكبير الأسقف ديونيسيوس بن الصَّليبي أسقف أمد<sup>(٢١)</sup> في القرن التَّاني عشر، وهر المعاصر للبطريرك ميخائيل الكبير (١١٦٦-١١٦٩م). ويرجع إلى هذا الأسقف العالم الفضل في التَّنظيم النهائي للخولاحي السِّرياني سنة ١١٧٠م. ويحوي هذا الخولاحي وصفاً دقيقاً لطقس الاعتراف؛ فيسذكر أولاً واجب المعرِّف بعدم إفشاء أي شئ مما يعرفه، وألاً يُشعر التَّائب بشئ منه فيما بعد، وأن يتنبَّه لكي لا يجعل التَّائب بيأس، وأخيراً ألاَّ يحابي أحداً.

وقد فرضت الكنيسة السَّريانيَّة الأنطاكيَّة علـــى أبنائهـــا ضــرورة الاعتراف، حيث يقول القانون النَّاني من قوانين بحمع الزَّعفران الذي عُقد في دير الزَّعفران سنة ١١٥٦م ما يلي: ''على كافة المـــؤمنين بطريركـــاً

٢٦ - "أمد" هي حالياً المعروفة باسم "ديار بكر" وهي مدينة تركية على تحسر دحلة، شرقي الأناضول. انظر: المنحد في الأنفول. أقام البطريرك الأنطاكي أثناسيوس السابع (١٣٩٩-١٣٦ ص ٢٥، ٢٥٢ أقام البطريرك الأنطاكي أثناسيوس السابع (١٣٦٩-١٣٦ م) ابن الصليسي أسقفاً على مرعش. وكان نابغة وعلامة فريد في عصره، ومن أشهر أساقفة زمانسه علماً وفضلاً. وقد نقل البطريرك ميخائيل الكبير ابن الصليسي إلى أستفياً أمسد سنة واتام وبقى كما حتى يوم وفاته التي كانت سنة ١١٧١م. ۹۰ سرّ التَّوبة والإعتراف

وأساقفة وقسوساً وشمامسة وعلمانيين، أن يعترفوا ثلاث مرَّات في السَّنة على الأقل وذلك في صوم الميلاد وفي الصَّوم الكبير وفي صوم الرُُسُـــل. وهي الأصوام النَّلاثة التي تقدَّم لسر النَّالوث الأقدس''<sup>(٢٧)</sup>.

أمًّا عن مكان الاعتراف نفسه، فيحب أن يتم على باب الكنيسة أو الهيكل، ويكون التَّائب ساحداً مكشوف الرأس، مطأطئ الوحـــه نحــو الأرض، ضاماً يديه، ويقر بخطاياه للكاهن الجالس بجواره. ثمَّ يلي الإقرار بالخطايا بعضاً من التَّراتيل والمزامير والصَّلوات بقصد تحريك الندامة.

وتملك الكنيسة السِّريانيَّة عدَّة صلوات استرحاميَّة بحســب أنـــواع الخطايا المختلفة. وقد احتفظت للحل بصلاة مصحوبة بوضع الأيـــدي، والنَّفخ في الوجه إلى جانب رشم مثلَّث للصَّليب.

ومن بين الصَّلوات التي يقولها الكاهن على التَّائب بعد أن يسمع اعترافه، الصَّلاة التَّالية: ''فليرحمك الرَّب الإله ويقودك إلى الحياة الأبديَّة بقوَّة سلطان الكهنوت الشَّريف الذي سلَّمه سيِّدنا يسوع المسيح لرُسله القدِّيسين، والرُّسُل سلَّموه إلى حلفائهم حتى وصل إلى ضعفى، أحلَّك من جميع حطاياك التي اعترفت بها وأنت نادم عليها، ومن كل ما لم يخطر عل بالك لتُسامَح وتُقدَّس باسم الآب والابن والرُّوح القُلُس آمين''(٢٠).

أما الطُّقس السِّرياني الشَّرقي الذي تتبعه الكنيسـة النَّسـطوريَّة أو الآشوريَّة فلا يعترف سوى بطقس المصالحة فقـط، أي طقـس قبـول الرَّاجعين إلى الكنيسة بعد توبة علنيَّة أثناء الليتورجيًّا الإفخارستيَّة، وقبل التَّناول. وكانت الصَّلاة المنسوبة إلى البطريرك إيشوعاب النُّالث Ishoyab

۲۷- المطران سویرس زکا عیواص، والأب الرَّبان اسحق ساکا، مرجع سابق، ص ۱۱۹ ۲۸- نفس المرجع، ص ۱۱۵، ۱۱۲

مخصَّصة لأجل مصالحة الجاحدين والهراطقة – بحسب معتقدهم هم – إذ كان لا يجوز استعمالها للخطاة الذين يعلنون خطاياهم جهاراً.

أما طقس التَّوبة القديم والذي ظل سارياً في هذه الكنيسة مدَّة طويلة فهو أن التَّائب يظل حالساً لمدة ثلاثة أيام في المسوح والرَّماد أمام بـــاب الهيكل، عاري الرأس، حافي القدمين، والمنطقة حول عنقه. وبعد تـــلاوة الصَّلاة الرَّبيَّة وترتيــل المزمــورين ١٢٢، ١٢٩ وبعـض الأنتيفونــات والأناشيد، يضع الكاهن يديه على رأس التَّائب، ويصلّي صلاة المصالحة (التَّحليل). ويوجد لهذه الصَّلاة عدَّة نماذج. وفي نهايتها يرشم الكــاهن رأس التَّائب. وفي بعض الحالات يصحب ذلك المسح بالزَّيت.

أمًّا الطَّقس البيزنطي، والكنائس التي تتبعه على اختلافها، سواء كانت أرثوذكسيَّة أو كاثوليكيَّة، فلديها كتاب خدمة الأسرار من نفس النَّوع، ويقول بوضوح: إن كل الصَّلوات التي تسبق الاعتراف بالخطايا، يجب أن يتلوها جمهور التَّائبين الذين يتقدَّمون بعد ذلك واحداً فواحداً إلى الكاهن الحالس أو الواقف بالقرب من أيقونة من أيقونسات الكنيسة، وغالباً أمام الحجاب.

أمًّا العادة عند السّلافيين، كما في كنيسة روسيا الأرثوذكسيَّة، فهي أن يقف التَّائب بالقرب من الكاهن الذي يضع البطرشيل على رأسه على الأقل أثناء تلاوة الحل. ولكن الإقرار بالخطايا يمكن أن يـــتم والتَّائــب جالس بمواجهة الكاهن كما يفعل اليونانيون في الغالب حالياً.

ويختار الكاهن إحدى صور التَّحليل العديـــدة. أمَّـــا السّـــلافيون فيستعملون صورة تصريحيَّة كاللاتين. أمَّا لدى اليونانيين الأرتـــوذكس، فالكاهن المعرِّف له الحق في تأليف صورة الحل بنفسه. سر التّوبة والاعتراف

97

ويبدو أن الأرمن قد استعملوا منذ زمن مبكر طقساً أقصر وأبســط يُنسب للمنظَّم الكبير البطريرك مشدوتز Machdotz الذي عاش في القرن التَّاسع الميلادي. حيث يجتو فيه التَّائب بالقرب من العرِّف، ويصـف أو يتلو أولاً صلاة للاعتراف العام، ثمَّ يقر بخطاياه. أمَّا الكاهن فيقول باسطاً يده: ''ليهبك الله العظيم الرَّحة، وليمنحك غفران كل خطاياك ... الخ''.

وقد توطَّدت في الكنيسة الأرمينيَّة عادة الاعتراف الجمـــاعي علـــى الأقل للأطفال. فبعد الصَّلوات الاستعداديَّة يتلو الكاهن قائمة طويلة من الخطايا، ويقرع كل طفل صدره سراً إذا كان قد اقترفها<sup>(٢٩)</sup>.

وفي الكنائس اللاتينيَّة يوجد لديهم ما يُسمى ''كرسى الاعتراف''، وهو يحتل أي مكان في كنائس اليَّوم، حيث يخصَّص له مكان في الكنيسة يحجب المعرِّف والتَّائب عن الجماعة، ويحفظ سريَّة الإقرار. وقد فرضـه المجمع التريدنتيني كمكان ملزم فيقول: ''... يعنى الرؤساء المحليَّون بنصب كرسي في الكنيسة للمعرِّف، يجلس عليه عند سماع الاعتـراف، بحيـث يكون مكانه مكشوفاً ظاهراً، موافقاً لهذا الصَّنيع. ولابد بـين الكـاهن والتَّائب من حاجز على شكل تشبيكة ''(۲۰).

۲۹– الأب هنري دالميس الدومينكي، الطُّقوس الشرقيَّة، تعريب الشمَّاس كامل ولـــيم، لهلعهد الكاثوليكي، المعادي، ۱۹۷۸م، ص ١٢٤–١٢٦ ٣٠– الأب يوحنا تابت وآخرون، الأسرار، منشورات قسم الليتورجيًّا في حامعة الرُّوح القُدُس، الكسليك، لبنان، ١٩٨٧م، ص ٤٥

الباب الثَّابي المراحل التَّاريخيَّة التي عبر عليها سرّ التّوبة والاعتراف

الفَصل الأوَّل كنيســة الــرُّسُل

يختلف سرّ التَّوبة والاعتراف في تطوره الطُّقسي – وليس الإيماني – عن سائر أسرار الكنيسة الأخرى. فالفارق بين ماضيه وحاضره في كـل كنيسة من كنائس العالم المسيحي أوسع بكثير مما هـو عليـه في بقيَّــة الأسرار الكنسيَّة الأخرى. ولم تتكوَّن الملامح الطُّقسيَّة للسِّر كما نراهــا اليوم إلاَّ ببطء شديد، حيث استغرقت قروناً عديدة. أمَّا موضوع غفران الخطايا فقد عبر هو الآخر على مراحل تاريخيَّة في الكنيسة الجامعة.

and the second second

ونظراً للصَّعوبة التي تقابل الباحث في تاريخ تطوُّر هذا السِّر حـــتى وصل إلى شكله كما نراه اليَوم، فسأحاولُهُ قدر الجهد، وبمعونة الرَّب، أن أقسِّم مراحل هذا التَّطوُّر إلى أقسام ربما يحتل أحدها عدَّة قرون متتابعة.

ففي كنيسة الرُّسُل وهي الفترة التي تنتهي مع لهايــة القــرن الأوَّل الميلادي تقريباً، نجد أن موضوع ''غفران الخطايا'' يحتل حانباً أساسياً في تعليم العهد الجديد، وفي كنيسة الرُُسُل. بل إن واحدة من أهداف محــئ المسيح نفسه إلينا على الأرض كان من أحل هذا السَّبب عينه.

ركائز غفران الخطايا لقد استقر في فكر كنيسة العهد القديم وكنيسة العهد الجديد أيضـــاً تلات ركائز أساسيَّة بخصوص ''غفران الخطايا'':

تمهيد

المراحل التاريخيَّة للسِّر – كنيسة الرُّسل

٩٧

الرَّكيزة الأولى: أنه لا يغفر الخطايا إلاَّ الله وحده<sup>(١)</sup>. ويشهد القدِّيس بطرس الرَّسول مع بقيَّة الرُّسُل أمام بحمع اليهود قائلين: «إله آبائنا أقام يسوع الذي أنتم قتلتموه معلَّقين إياه على حشبة، هذا رفَّعه الله بيمينه رئيساً ومخلَّصاً، ليعطي إسرائيل التَّوبة وغفران الخطايا» (أعمال ٣٠:٥، ٣١).

ويكرِّر القدِّيس بطرس الرَّسول نفس المعنى في قيصـــريَّة في بيــت كرنيليوس قائد المائة عندما كان يشهد ليسوع الذي من النَّاصرة، كيف مسحه الله بالرُّوح القُدُس والقوَّة. فيقول: «له يشهد جميع الأنبياء أن كُلُ من يؤمن به ينال باسمه غفران الخطايا» (أعمال ٢٣:١٠).

وعندما كان القدِّيس بولس ذاهباً إلى دمشق ليضـطَّهد الكنيسـة هناك، قابله يسوع على الطَّريق مشرقاً عليه بنور أبمى من لمعان الشَّمس في نصف النَّهار، وقال له: «أنا يسوع ... ظهرتُ لك لانتخبك خادماً وشاهداً بما رأيت وبما سأُظهر لك به منقذاً إياك من الشَّعب ومن الأمـم الذين أنا الآن أرسلك إليهم، لتفتح عيونهم كي يرجعوا من ظُلمـات إلى نور، ومن سلطان الشيطان إلى الله حتى ينالوا بالإيمان بي غفران الخطايا، ونصيباً مع المقدَّسين» (أعمال ١٥-١٥-١٨).

وبالاختصار يقول الكتاب المقدَّس: «ليس بأحد غيره الخـــلاص. لأن ليس اسم آخر تحت السَّماء قد أُعطي بين النَّاس بـــه ينبغـــي أن نخلص» (أعمال ١٣:٤).

هذه هي الرَّكيزة الأولى عن غفران الخطايا لنوال الخلاص.

۱- مرقس ۷:۲ ؛ لوقا ۲۱:۰

سرّ التَّوبة والاعتراف

الرَّكيزة الثَّانية: إنه بدون سفك دم لا تحصل مغفرة (٢)

٩٨

وهو ما قاله الرَّب نفسه لتلاميذه بعد قيامته المقدَّسة، عندما فــتح ذهنهم ليفهموا الكُتُب، حيث نقرأ في إنجيل معلَّمنا لوقا البشير: «وقــال لهم: هكذا هو مكتوب، وهكذا كان ينبغي أن المسيح يتألمَّ ويقوم مــن الأموات في اليَوم الثَّالث. وأن يُكرَز باسمه بالتَّوبة ومغفرة الخطايا لجميع الأمم، مبتدئاً من أورشليم. وأنتم شهود لذلك» (لوقا ٢٦:٢٤–٤٨).

وهو ما أكَّده القدِّيس بولس الرَّسول غير مرَّة: «الذي فيه لنا ا**لفداء بدمه** غفران الخطايا حسب غنى نعمته» (أفسس ٢:١ ؛ اكورنثوس ١٤:١).

لقد كانت هاتان الرَّكيزتان السَّابق ذكرهما منفصلتان عن بعضهما البعض في العهد القديم. فالله يغفر خطايا شعبه، ولكن يلزم تقديم ذبيحة حيوانيَّة بريئة من الخطيئة ليُسفك دمها نيابة عن الخاطئ. أمَّا في كنيسة العهد الجديد فقد اتَّحدت هاتان الرَّكيزتان في شخص السيِّد المسيح لـــه المجد الذي صار لنا فداءً وخلاصاً وبراً وقداسة. فصار هو بذاتـــه غـــافر خطايانا بدمه الكريم. وهذا هو ما كرز به القديِّس بـــولس الرَّســول في محمع أنطاكية بيسيديَّة عندما كان يكلَّمهم عن المسيح الذي مات وقـــام بحسب الموعد الذي كان للآباء، فيقول: «وأقوال الأنبياء التي تُقرأ كــل سبت، تمَّموها إذ حكموا عليه. ومع ألهم لم يجدوا علَّة واحدة للمــوت، طلبوا من بيلاطس أن يُقتل. وبعد أن تمّموا كل ما كُتب عنه أنزلوه عن الخشبة ووضعوه في قبر. ولكن الله أقامه من الأموات ... فليكن معلوماً عندكم أيها الرِّحال الإخوة إنه بهذا ينادى لكم بغفران الخطايا، وبهــذا يتبرَّر كل من يؤمن من كل ما لم تقدروا أن تتبرَّروا منه بناموس موسى» (أعمال ٢:٢٢-٣٦، ٣٨، ٣٩).

۲- عبرانيين ۲۲:۹

المراحل التاريخيَّة للسِّر – كنيسة الرُّسل

الرَّكيزة الثَّالثة: إقرار الخاطئ بخطيئته

كان إقرار الخاطئ بخطيئته عنصراً أساسياً في العهد القديم لتكميــل غفران خطيئة الخاطئ الذي ينتمي إلى شعب الله، والذي اختتن في حسده لتكميل عهد الختان بينه وبين يهوه إله إسرائيل. وهي نفس الرَّكيزة التي لم تتغيَّر في كنيسة الرُّسُل – وإن كان الإقرار بالخطيئة قد أخذ أشــكالاً متغيِّرة في كنيسة العهد الجديد كما سنرى فيما بعد – وصار من اللازم أولاً لهذا الخاطئ في كنيسة العهد الجديد الإيمان بالمسيح كمحلَّص وغافر للخطايا، وقبول معموديَّة الماء والرُّوح.

ويشرح كتاب العهد الجديد أهميَّة الاعتراف بالخطايا لغفرانها، فنقرأ في الأصحاح النَّالث من إنجيل القدِّيس متى البشير: «في تلك الأيسام حساء يوحنا المعمدان يكرز في برية اليهوديَّة قائلاً: توبوا لأنه قد اقترب ملكسوت السَّموات ... حينئذ خرج إليه أورشليم وكل اليهوديَّة وجميع الكسورة المحيطة بالأردن، واعتمدوا منه في الأردن **معترفين بخطاياهم**» (متى ١:٣، ٥).

وهو نفس ما نقرأه في الأصحاح الثَّاني من سفر أعمال الرُّسُل عندما قال النَّاس لبطرس ولسائر الرُّسُل: «ماذا نصنع أيها الزِّحال الإخوة؟ فقال لهم بطرس توبوا وليعتمد كل واحد منكم على اسم يسوع المسيح لغفران الخطايا، فتقبلوا عطيَّة الرُّوح القُلُس» (أعمال ٢٧:٢، ٣٨). وأيضاً: «وكان كثيرون من الذين آمنوا يأتون مقرِّين ومخبرين بأفعالهم» (أعمال ١٨:١٩).

وهذا الإقرار بالخطايا أو الاعتراف بما هو ما نقرأه أيضاً عند القدِّيس يعقوب الرَّسول: «اعترفوا بعضكم لبعض بالزَّلات، وصــلُّوا بعضــكم لأحل بعض لكي تُشفوا» (يعقوب ١٦:٥).

ويؤكِّد القدِّيس يوحنا الحبيب نفس المعسني بقولـــه: «إن اعترفنـــا

سرّ التَّوبة والاعتراف

1 . .

بخطايانا فهو أمين وعادل حتى يغفر لنا خطايانا ويطهِّرنا من كسل إثم» (ايوحنا ٩:۱).

وبرغم ما سبق ذكره من آيات تتحدَّث عن الإقــرار بالخطايــا في كنيسة الرُّسُل، إلاَّ أننا لا نستطيع أن نحدَّد تماماً كيف كان يتم الإقــرار بالخطايا والاعتراف بها. ولكن ما هو أكيد لدينا أن الخاطئ كــان يقــر بخطاياه أمام الله وأمام الكنيسة أيضاً.

فإقرار الخاطئ بخطيئته أمام الله واعترافه بما أمامه كان بسلا شسك شرطاً أساسياً لا غنى عنه لغفرانها. وشعور الإنسان في قلبه براحة وسلام داخلي بإيمان بسيط واثق من وعد الرَّب أن كل من يأتي إليه لا يخرجه حارجاً، وأنه هو الشَّافي والمخلص والغافر. ولكن هذا لم يكن يعفي الخاطئ من ضرورة سماع صوت الرَّب بالغفران والحل من الكنيسة. فالرب نفسه قد استودع كنيسته هذا السِّر عندماً سسلَّمه لتلاميذه القدِّيسين، وهم بدورهم نقلوه إلى الأساقفة خلفاء الرُّسُل، أو من ينوب عنهم من الكهنة بسماح وتصريح منهم.

فيقول الرَّب لبطرس: «أنت بطرس ... فكل ما تربطه على الأرض يكون مربوطاً في السَّموات، وكل ما تحلّه على الأرض يكون محلــولاً في السَّموات» (متى ١٨:١٦، ١٩).

ومرَّة أخرى في حديث الرَّب مع تلاميذه قال لهم: «الحـــق أقـــول لكم، كل ما تربطونه على الأرض يكون مربوطاً في السَّماء. وكل مـــا تحلُّونه على الأرض يكون محلولاً في السَّماء» (مني ١٨:١٨).

ومما يؤكّد أن هذا السُّلطان الذي منحه الرَّب لتلاميذه وللرُّسُل من بعدهم هو سلطان خاص وليس لكل النَّاس، هو ما يذكره القدِّيس يوخنا المراحل التاريخيَّة للسِّر - كنيسة الرُّسل

الحبيب في ظهور الرَّب عشيَّة قيامته للتَّلاميذ في العليَّة والأبواب مغلَّق. «فقال لهم يسوع أيضاً سلام لكم. كما أرسلني الآب أرسلكم أنا. ولما قال هذا نفخ وقال لهم: اقبلوا الرُّوح القُدُس. من غفرتم خطاياه تغفر له، ومن أمسكتم خطاياه أمسكت» (يوحنا ٢١:٢٠، ٢٢). وهذه هي نفسس نفخة الرُّوح القُدُس التي تنتقل من حيل إلى حيل في سرّ الكهنوت المقدَّس في الكنيسة المقدَّسة، ليصبح لكاهن العهد الجديد هذا السُّلطان الخاص والذي لا يخص عامة النَّاس. على أن الكاهن يغفر الخطايا، أو يمسكها ليس باسمه، بل باسم المسيح.

ولقد مارس الآباء الرُّسُل بالفعل هذا السُّلطان المعطـــى لهـــم مـــن الرَّب<sup>(٣)</sup>. وهو ما نقرأه في قصَّة حنانيا وسفيرة مع بطرس الرَّسُول<sup>(٤)</sup>. وفي قصَّة سيمون السَّاحر مع بطرس الرَّسول<sup>(٥)</sup>. وكذلك في قصَّــة الرَّحــل الكورنثي الذي زنا بامرأة أبيه، وكيف ربطه القدِّيس بولس<sup>(٢)</sup>، ثمَّ عــاد فحاللــه مرَّة أخرى<sup>(٧)</sup>.

ويتبقَّى أمامنا نقطة أخيرة هامة تكمِّل موضوع غفران الخطايا، قـــد تعلمناها من المسيح نفسه له المحد. فقد عرفنا أن المسيح هو الذي يغفــر الخطايا، ويعلن لنا هذا الغفران على فم الكنيسة ممثَّلــة في الأســقف أو الكاهن فيها. ولكن الرَّب وضع شرطاً لهذا الغفران بدونه لا يقدر هو أن يغفر الخطايا، برغم أن رغبته هي أن جميع النَّاس يخلصــون وإلى معرفــة

٣– وهو ما أشرتُ إليه في الفَصل السَّابق مباشرة. و لم يكن عمل الرُّسل هو قبول اعترافات الخطاة والتَّائبين، بل الكرازَة بالإنجيل للمخليقة كلها.وما أذكره هنسا هـو ٤– أعمال ٥:٥، ٦، ٨، ١٠ ٥– أعمال ٨:٨-٣٣ ٢– اكورنئوس ٥:٥-٥ ٧– ٢كورنئوس ٢:٦-١١

۱.۱

سرّ التُّوبة والاعتراف

1.7

الحق يقبلون. هذا الشَّرط الوحيد هو ما قاله الرَّب في عظته على الجبـــل عندما سلَّمنا الصَّلاة الرَّبانيَّة التي نخاطبه بما قائلين: «واغفر لنا ذنوبنا كما نغفر نحن أيضاً للمذنبين إلينا» (متى ١٢:٦ ؛ لوقا ٤:١١).

حيث يعقّب الرَّب على هذا العنصر بالذَّات من دون عناصر الصَّلاة الرَّبانيَّة كلها فيقول: «إن غفرتم للنَّاس زلاَّهم يغفر لكم أيضاً أبوكم السَّماوي. وإن لم تغفروا للنَّاس زلاَّهم لا يغفر لكم أبوكم أيضاً زلاتكم» (متى ١٤:٦). ويعود الرَّب يربط بين غفرانه لخطايانا، وصلاتنا التي نصليها إليه غافرين لمن أساء إلينا، فيقول: «ومتى وقفتكم تصلُّون فاغفروا إن كان لكم على أحد شئ، لكي يغفر لكم أيضاً أبوكم الدي في السَّموات زلاتكم» (مرقس ٢٥:١١). ويكرِّر الرَّب نفس المعنى بقول، «اغفروا يُغفر لكم» (لوقا ٢٥:١٢). ويكرِّر الرَّب نفس المعنى بقول.

إذاً عندما نغفر للآخرين زلاَّهم التي أساءوا بما إلينا لا نكون في ذلك ممارسين لفضيلة، بل نمارس حلاصنا.

هلمُّوا بنا نترك مباحثات اللاهوتيِّين في كيفيَّة تتميم غفران الخطايا، والخطوات اللازمة لنوال الغفران، وتاريخ طقس غفران الخطايا ... الخ، وننتبه إلى أمر واحد وحيد هو أن غفران خطايانا يلزمه حسداً وبالضَّرورة أن نغفر نحن أيضاً للآخرين. فهنا وهنا فقط يكمن سرّ الغفران. انظر لن ينفعك الله نفسه، ولن تفيدك الكنيسة شيئاً لتنال الغفران إن لم تغفر أنت لأخيك.

لقد تقدَّم الرَّسول بطرس وقال للرَّب: «يارب كم مرَّة يخطــــئ إليَّ أخي وأنا أغفر له، هل إلى سبع مرَّات؟ قال له يسوع: لا أقول لـــك إلى

المراحل التاريخيَّة للسِّر - كنيسة الرُّسل 1.5

سبع مرَّات، بل إلى سبعين مرَّة سبع مرَّات» (مني ٢١:١٨، ٢٢).

وضرب الرَّب مثلاً بالملك الذي أراد محاسبة عبيده، وإذ ترك لواحد من العبيد دينه الذي عليه، وكان عشرة آلاف وزنة<sup>(٨)</sup> لما طلب إليه العبد ذلك، إلاَّ أن ذلك العبد لم يرحم رفيقه الآخر الذي كان مديوناً له بمائة دينار<sup>(٩)</sup> فقط. اسمع ماذا قال له يسوع على فم ذلك الملك: «فـدعاه حينئذ سيِّده وقال له: أيها العبد الشِّرير. كل ذلك الدّين تركته لك لأنك طلبت إلىَّ. أفما كان ينبغي أنك أنت أيضاً ترحم العبد رفيقـك كما محتك أنا. وغضب سيِّده وسلَّمه إلى المعذّين حتى يوفي كل ما كان له عليه. فهكذا أي السَّماوي يفعل بكم إن لم تتركوا من قلوبكم كل واحد لأخيه زلاته» (مني ٣٢:١٨-٣٣).

ومن له أذنان للسَّمع فليسمع.



٨- الوزنة تساوي تقريباً ٦٠٠٠ درهم. والدُّرهم حوالي خمسة قـروش مصريَّة ونصف القرش. فالوزنة تساوي تقريباً ٣٣٠ حنيهاً مصرياً. والعشرة آلاف وزنــة تساوي تقريباً ٣،٣ مليون حنيه مصري.



الفَصل الثَّابي بدءًا من القرن الثَّابي الميلادي وحتى منشور ميلان سنة ٣١٢م

ملامح ممارسة سرّ التَّوبة في القرن الثَّابي الميلادي

إن صعوبة البحث عن الأصول الأولى في ممارسة هذا السِّر – إذا قورن مما نعرفه في هذه الفترة عينها عن سري المعموديَّة والإفخارستيًّا – هو بسبب تأجُّج جذوة الحرارة الرُّوحيَّة التي عاشتها الكنيسـة في هــذا الوَقت المبكِّر من تاريخها، وحقيقة حياة القداسة المستمرة والعميقة الــــيّ كانت تبدأ عقب المعموديَّة مباشرة وتمتد حتى نهاية العمر.

ففترة الإعداد للمعموديَّة هي فترة التَّوبة. أما ما بعد المعموديَّة فهي حياة القداسة والالتزام بعيش حياة جديدة في الإيمـــان، وأعمـــال الـــبر والتَّقوى، مع تجنُّب كامل للخطيئة. فكان مفهوم التَّوبة إذاً هو الاستمرار في الحالة التي حصل عليها المؤمن في المعموديَّة.

وفي مطلع القرن النَّاني الميلادي أي زمن ما بعــد الآبـاء الرُّسُـل القدِّيسين مباشرة، نستطيع أن نتعرَّف على بعض الملامح البسيطة لممارسة سرّ التَّوبة من خلال كتابات الآباء الرَّسوليِّين؛ كليمنــدس الرُّومـاني، إغناطيوس الأنطاكي، رسالة برنابا، الدِّيداخي (تعليم الرُّسُــل)، رسـالة بوليكاربوس، وكتاب ''الرَّاعي هرماس''.

فلقد ظلَّ الاعتراف بالخطايا في النَّلاثة قرون الأولى علــــى الأقـــل اعترافاً علنياً أمام الكنيسة، لكى يمكن للتَّائب الذي ســـقط في إحـــدى الخطايا أن يعود إلى شركة الكنيسة مرَّة أخرى، وإلى حضنها.

في الدِّيداخي أي تعليم الرُّسُل

فأوَّل إشارة تصل إلينا عن ضرورة الاعتراف بالخطايا قبل التَّقــدُّم لتناول الإفخارستيَّا نقرأ عنها في الدِّيداخي: ''عند اجتماعكم يوم الــرَّب، اكسروا الخبز واشكروا بعد أن تكونوا اعترفتم بخطايــاكم، لكــي تكـون ذبيحتكم طاهرة'' (ديــداخي ١:١٤). وأيضــاً: ''اعتــرف بزلاًتــك في الكنيسة، ولا تقرب صلاتك بضمير شرير'' (ديداخي ١٤:٤).

وإن الخطايا التي تشير إليها الدِّيداخي هي على وجه الخصوص الخطايا التي ضد روح المحبَّة الأخويَّة، فتقول: ''لا يجتمع معكم كل من له منازعة مع صاحبه حتى يتصالحا، لئلا تتسنحُس ذبيحستكم'' (ديسداخي ٢:١٤). وأيضاً: ''وبِّخوا بعضكم بعضاً، لا بغضب بل بمودَّة، بحسب الإنجيل. وإذا أهان أحدٌ قريبه، فلا تكلَّموه أو تصغوا إليه حتى يتسوب'' (ديداخي ٣:١٥).

في رسالة برنابا وتؤكَّد رسالة برنابا على نفس المعنى السَّابق، وهي مـــن مـــدوَّنات النِّصف الأوَّل من القرن الثَّاني الميلادي<sup>(١)</sup>، فتقـــول: <sup>(د</sup>لا تكـــن ســـبباً للشِّقاق. وطَّد السَّلامة بين المتخاصمين. اعترف بخطاياك. لا تذهب إلى الصَّلاة بضمير شرير. هذا هو طريق النُّور'' (رسالة برنابا ١٢:١٩).

في رسائل القدِّيس إغناطيوس الأنطاكي أمَّا القدِّيس إغناطيوس الأنطاكي (٣٥–١٠٧م) حامل الإله وأسقف

١- وهي أوَّل كتابات معروفة لدينا حتى الآن تصدر من كنيسة الإسكندريَّة. أي أَفَل كتابات مصريَّة الأصل.

سرّ التُّوبة والاعتراف ۱ ۰ ۸

أنطاكية، فيذكر في رسالته إلى أهل فيلادلفيا أن التَّوبة تكتمل في وحود الأسقف أي في الكنيسة، ولكن الله هو الذي يغفر الخطايا، فيقول: [الله يغفر لكل التَّائبين بشرط أن تقودهم توبتــهم إلى الله وإلى بحلس الأسقف. أؤمن بنعمة يسوع المسيح الذي يحلّكم جميعاً من كل قيد] (فيلادلفيا ١:٨).

إلاَّ أن الشَّهيد إغناطيوس لا يشير في رسائله إلى أســلوب إعــلان الخاطئ عن توبته في الكنيسة واعترافه بخطاياه.

في رسالة كليمندس الرُّوماين

أمَّا رسالة كليمندس الرُّوماني إلى أهل كورنثوس، وهي من مدوَّنات أواخر القرن الأوَّل الميلادي، فتشير إلى ضرورة الاعتراف بالخطايا، بدون أن توضِّح هي الأخرى نظام هذا الاعتراف، وبدون أن تتوقَّـف عنــد مظهره الكنسي الطُّقسي، فتقول: ''أيها الإخوة إن معلَّم المسكونة مجرَّد من المنافع. إنه لا يطلب شيئاً من أحد إلاَّ الاعتراف بخطاياه''(۲).

وتقول أيضاً: ''من الأفضل أن يعترف الرَّحُل بخطاياه من أن يقسِّي قلبه، كما تقسى قلب الذين ثاروا ضد موسى خادم الله. وكان العقاب مثيراً، ألهم نزلوا أحياء إلى الجحيم، فرعاهم الموت (مزمور ١٥:٤٨)''(<sup>٣)</sup>.

ومع منتصف القرن النَّاني الميلادي سرعان ما ساد في الكنيسة حــوًّ من القلق والحيرة عن مصير الخطاة الذين يخطئون بعد المعموديَّة. وكـــان الفكر السَّائد آنئذ يميل إلى عدم تجديد التَّوبة على اعتبار أن المسيحي قد

2- IClem. 52:1. 3- Ibid., p. 51:3. المراحل التاريخيَّة للسِّر – القرن الثاني الميلادي حتى منشور ميلان المرام ١٠٩

استنار وتنقى من خطاياه في المعموديَّة، فلا يجوز له بعد ذلك أن يسقط في الخطيئة. وإذا حدث أن وقع أحدهم في الخطيئة، فعليه أن ينتظر حكم الله ورحمته في الأبديَّة، إذ لا مجال للتَّوبة لمن تنقى ونال نعمة الاستنارة، وهو التَّعليم الذي وحد مشايعوه ما يؤيِّد رأيهم من رسالة العبرانيين. وهو ما سأعرض له تفصيلاً في السُّطور التَّالية.

تقسيم الخطايا وتصنيفها كتابيأ وعند آباء الكنيسة

إن الجذور الأولى لتقسيم الخطايا إلى خطايا كبيرة وأخرى صغيرة، أو خطايا مميتة وأخرى غير مميتة، نجدها في سسفر التَّكوين: «ثمَّ دعــا أبيمالك إبراهيم وقال له: ماذا فعلتَ بنا؟ وبماذا أخطأتُ إليـــك حــتى جلبت عليَّ وعلى مملكتي **خطيئة عظيمة**» (تكوين ٩:٢٠).

وفي موضع آخر من نفس السِّفر نقرأ: «وقال الـــرَّب إن صـــراخ سدوم وعمورة قد كثر **وخطيئتهم قد عظمت جداً**» (تكوين ٢٠:١٨).

ويقول الرَّب في سفر إرميا النَّبي: «لأنه هكذا قال الرَّب كســرُكُ عديم الجبر، وجُرحك عضال. ليس من يقضي حاجتك للعصْر، ليس لكَ عقاقير رفادَه<sup>(٤)</sup>. قد نسيك كل محبيك. إيَّاك لم يطلبوا، لأني ضــربتك ضربة عدو، تأديب قاس، لأن إثمك قد كثر، **وخطاياك تعاظمـت**. مــا بالك تصرحين بسبب كُسرك. جرحك عديم البرء، لأن إثمك قد كثـر **وخطاياك تعاظمت.** قد صنعَتَ هذه بك» (إرميا ١٢:٣٠–١٥).

ويجعل السيِّد المسيح نفسه من خطيئة التَّجديف على الرُّوح القُدُس

٤ - قطعة قماش يُعصب بما الجرح.

خطيئة غير قابلة للغفران فيقول: «لذلك أقول لكم، كل خطيئة وتجديف يُغفر للنَّاس. وأما التَّحديف على الرُّوح القُدُس فلن يُغفر للنَّاس. ومن قال كلمة على ابن الإنسان **يُغفر له**، وأما من قال على الرُّوح القُدُس، **فلسن** يُغفر له لا في هذا العالم، ولا في الآتي» (من ٣١:١٣، ٣٣).

ولستُ الآن بصدد شرح أو تفسير لهذه الآية السَّابقة، إذ لم يتــرك القدِّيس أثناسيوس الرَّسولي (٣٢٨–٣٢٣م) احتهاداً لأحد في تفسير معنى التَّحديف على الرُّوح القُدُس بعد أن شرحه شرحاً ملهماً في رســـالته إلى القدِّيس سرابيون أسقف تمويس، ولكنني أعرض هنا للجـــذور الأولى الـــتي قُسَّمت الخطايا بموجبها إلى خطايا قابلة للغفران، وأخرى غير قابلة للغفران.

ونقرأ عند القدِّيس يوحنا الحبيب بكل وضوح تقسيم الخطايا إلى خطايا مميتة، وأخرى غير مميتة. فيقول: «إن رأى أحد أخاه يخطئ خطيئة ليست للموت يطلب فيعطيه حياة للذين يخطئون ليس للموت. توجمد خطيئة للموت، ليس لأحل هذه أقول أن يُطلب. كل إثم هو خطيئة. وتوجد خطيئة ليست للموت» (ايوحنا ١٦:١٥، ١٧).

ولقد ورد في رسالة العبرانيين ثلاثة نصوص استغرقت من الكنيســـة وآبائها جدلاً طويلاً، وهذه النُصوص هي:

النَّص الأوَّل: «لأن الذين استنيروا مرَّة وذاقوا الموهبة السَّسمائيَّة وصاروا شركاء الرُّوح القُدُس وذاقوا كلمة الله الصَّالحة وقوَّات الـــدَّهر الآتي وسقطوا، لا يمكن تحديدهم أيضاً للتَّوبة إذ هم يصلبون لأنفسهم ابن الله ثانية ويشهرونه. لأن أرضاً قد شربت المطر الآتي عليها مراراً كثيرة، وأنتجت عُشباً صالحاً للذين فُلَّحت من أحلهم تنال بركة من الله. ولكن إن أخرجت شوكاً وحسكاً فهي مرفوضة وقريبة من اللعنة التي لهايتها للحريق» (عرانين ٢:٢–٨). المراحل التاريخيَّة للسِّر – القرن الثاني الميلادي حتى منشور ميلان ١١١

ا**لنَّص الثَّاني:** «فإنه إن أخطأنا باختيارنا بعدما أخذنا معرفة الحق، لا تبقى بعد ذبيحة عن الخطايا، بل قبول دينونة مخيف، وغيرة نار عتيدة أن تأكل المضادين» (عبرانيين ٢٦:١٠–٢٨).

النَّص النَّالث: «لئلا يكون أحد زانياً أو مستبيحاً كعيسو الذي لأجل أكلة واحدة باع بكوريَّته. فإنكم تعلمون أنه أيضاً بعد ذلك لَّا أراد أن يرث البركة رُفض، إذ لم يجد للتَّوبة مكاناً، مــع أنــه طلبــها بدموع» (عبرانيين ١٦:١٦، ١٧).

فيتَّضح هنا أن الرِّسالة إلى العبرانيين تتحدَّث عن الخطايـــا الـــتي ليست لها مغفرة. وهو تعليم ظلَّ شائعاً في الكنيسة بقوَّة حتى ظهــر كتاب ''الرَّاعي هرماس'' <sup>(٥)</sup>، وانتشر انتشاراً واسعاً، فدعَّم هذا الاتجاه، وهو ما سيرد شرحه بعد قليل.

وهنا تجدر الإشارة إلى أن النُّصوص السَّابقة ليس فيها ما يؤكَّــد أن الخطايا الكبيرة فقط هي الموحبة للموت، كما رأي بعض اللاهوتييِّن<sup>(٢)</sup>. لأنه عندما تحدَّث القدِّيس يعقوب الرَّسول في رسالته عن خطيئة المحاباة، اعتبر أن أي خطيئة هي تعدي النَّاموس، فيقول: «ولكن إن كنتم تحابون تفعلون خطيئة موبَّخين من النَّاموس كمتعدِّين. لأن مــن حفــظ كــل النَّاموس وإنما عثر في واحدة فقد صار مجرماً في الكُل» (يعقوب ٢٠٢، ١٠).

والقدِّيس بولس الرَّسول نفسه لم يكن عنده تقسيم للخطايا بعضها كبير وبعضها الآخر صغير. فخطيئة الشَّتيمة مثلاً تتساوى عنده مــع

5- Patachovsky & C. Vogel, op. cit., p. 17. 6- Ibid., p. 15-17.

خطيئة الزِّنا، كما أن الطَّمع يوازي عبادة الأوثان<sup>(٧)</sup>.

و لم يكن الرَّسول بولس هو أوَّل من قال بذلك؛ لأن خطيئة الشَّتيمة التي تظهر للكثيرين أنها خطيئة صغيرة كان عقابها في العهد القديم الموت إن وُجِّهت إلى الوالدين: «من شتم أباه أو أمه يُقتل» (حروج ٧:٢١). ويعود السيِّد المسيح في العهد الجديد ليذكّر بنفس الوصيَّة قائلاً: «إن الله أوصى قائلاً: أكرم أباك وأمك. ومن يشتم أباً أو أماً فليمت موتاً» (من ٤:١٥، ٥).

بل إن خطيئة الخوف أي عدم الإيمان والنَّقة في الرَّب، وهي من أخطر الخطايا التي يتعرَّض لها أولاد الله في حروبهم مع الشياطين، قد أُدر حــت ضمن خطايا القتل والزِّنا. «وأما ا**لخانفون** وغير المؤمنين، والرَّحسـون والقاتلون، والزُّناة والسَّحَرة وعبدة الأوثان، وجميع الكذبة فنصــيبهم في البحيرة المَتَقدة بنار وكبريت، الذي هو الموت التَّاني» (رؤيا ٨:٢١).

وفي الحقيقة فإن قصَّة خاطئ مدينة كورنثوس تدل على أنه حـــتى الخطايا المميتة والخطيرة يمكن أن تُغفر. والسيِّد المسيح غفر خطيئة بطرس الذي أنكر معلَّمه. ولا ننسى أن القدِّيس بطرس الرَّسول دعا اليهود إلى التَّوبة وهم أنفسهم الذين صلبوا الرَّب يسوع المسيح<sup>(٨)</sup>.

ولستُ الآن بصدد إيراد كم هائل من آيات الكتاب المقدَّس تؤكَّد أن كل الخطايا تُغفر للنَّاس، لأن دم يسوع المسيح على الصَّليب يطهِّرنـــا من **كل خطيئة<sup>(٩)</sup>، لأنني أحصر كلامي الآن عن المراحل التَّاريخيَّة التي عبر** عليها موضوع ''غفران الخطايا'' في فكر الكنيسة، وعلى مدى تاريخها.

المراحل التاريخيَّة للسِّر – القرن الثاني الميلادي حتى منشور ميلان المرام ١١٣

من كتاب الوَّاعي هوماس The Shepherd of Hermas كان السُّقوط في الخطيئة بعد المعموديَّة في العصور الأولى للمسيحيَّة أمراً مُريباً إلى حد عدم السَّماح به كما رأينا في النَّصين الأوَّل والنَّاني من رسالة العبرانيِّين السَّابق ذكرهما. فقد كانت الكنيسة تنتظر من أعضائها التزاماً إيمانياً عميقاً، وانضباطاً دقيقاً كقول القدِّيس يوحنا الرَّسول: «نعلم أن كل من وُلد من الله لا يخطئ، بل المولود من الله يحفظ نفسه، والشِّرير لا يمسه» (يوحنا ١٨٥٥).

ومن بين الكُتُب التي طرحت هذه المسألة بكل أبعادها كتاب ''الرَّاعي هرماس The Shepherd of Hermas '' – وهو من مدوَّنات منتصف القرن النَّاني الميلادي – وهو أوسع ما وصل إلينا من كتابات الآباء الرَّسوليِّين. وبرغم أن الكتاب من جهة ''تعاليمه'' لا يلقى اليوم نفسس الاهتمام القلم إلاَّ أنه ذات أهميَّة كبيرة لدراسة موضوع التَّوبة وغفران الخطايا في عصورها المبكرة. لأن ما أورده الكتاب عن سرّ التَّوبة قد أَثَر على ممارسات الكنيسة الشَّرقيَّة لهذا السِّر، وعلى امتداد بضع مئات تالية من السِّنين، إذ قد انتشرت تعاليمه في الشَّرق انتشاراً واسعاً. وإنه من الغريب حقاً أن الغرب المسيحي لم يعرف عن هذا الكتاب إلاً قليلاً برغم أنس كتاب قد تم تأليفه في الغرب. ومع حلول القرن الرَّابع الميلادي نُسبى الكتاب تماماً في الغرب كما يشهد بذلك القدِّس إيرونيموس(``).

إن محور الكتاب يدور حول الخطر الذي يحدق بالكنيسة بســـبب استفحال الخطيئة. ويدعو إلى التَّوبة لأن النهايـــة قريبـــة. وبـــرغم أن "هرماس" يكرز بالتَّوبة، إلاَّ أن عنده بعض التَّشدُّد إزاء تتميمها. وهـــو يرى أن التَّوبة لا تكون إلاَّ في المعموديَّة، لأن بالمعموديَّة ننـــال مغفـــرة

10-De Vir., il.10.

خطايانا السَّابقة. وفي الحقيقة إن من يطالع هذا الكتاب حيـــداً يجـــد أن نظرته للمعموديَّة هي نظرة لا تتعدى كثيراً غفران الخطايا. وهي نظــرة غير شاملة لمفهوم المعموديَّة كولادة جديدة من الله وفي الله. ثمَّ يســمح الكتاب بصورة استثنائيَّة لتوبة واحدة فقط بعد المعموديَّة<sup>(١١)</sup>.

وإليك حانباً مما ورد في هذا الكتاب:

112

أيمكني يا سيدي أن أسألك سؤالاً آخر؟ قال: قل. قلت: سمعت بعض المعلمين يقولون إنه لا توبة إلا التوبة التي نلناها بعد المعمودية، حيث نلنا مغفرة الخطايا. قال: صحيح ما سمعت. وهذه هم الحقيقة بعينها. لا يجوز لمن نُفر له أن يخطئ. عليه أن يبقى في التقاوة. لكن ما دمت تحب أن تتحقّق من كل شئ فاسمع ما أقول لك.

لا تفسح المجال للذين آمنوا الآن وسيؤمنون. لأن الذين آمنوا الآن وسيؤمنون قد غُفرت لهم خطاياهم السَّابقة التي قبل المعموديَّة. المعموديَّة تغفر الخطايا، والمخلَّص وضع التَّوبة للذين آمنوا قبل هذه الأيسام، لأنسه وهو العارف خفايا القلوب، والمالئ الكل، رأى الضَّعف البشري، ورأى أحابيل الشيطان والشِّباك التي يحاول أن يوقع فيها خليقته. لـذا تحـنَّن برحمته وأوجد التَّوبة، وأُعطيت لي سلطتها.

إني أقولُ لك: إن الإنسان يخطئ خطيئة كَبرى إذا وقع في التَّحربـــة بعد تلك الدَّعوة العظيمة الشَّريفة. للإنسان توبة واحدة. أمَّا إذا أخطــــأ ثانية وتاب فتوبته باطلة، ومن الصَّعب أن يجد الحياة''<sup>(١٢)</sup>.

ويقول في موضع آخر: ''لقد حلف الرَّب بمحده أنـــه إذا اســـتمر مختاروه بعد اليوم في خطيئتهم، فلن يكون لهم خلاص. للتَّوبة نهاية عنـــد

> ۱۱ – الوصيَّة ۳:٤ ۱۲ – الوصيَّة الرَّابعة ۱:۳ –۲

المراحل التاريخيَّة للسِّر - القرن الثاني الميلادي حتى منشور ميلان ١١٥

الصدِّيقين. يوم التَّوبة للصدِّيقين تقترب لهايته، أمَّا توبة الأمم فتستمر حتى اليوم الأخير''<sup>(۱۳)</sup>.

"حلف الرَّب بابنه أن الذين ينكرون المخلَّص بعد الآن يتجاهلهم، ويُحرمون من الحياة. أمَّا الذين أنكروه قبلاً فالمحال أمامهم مفتوح. والله يستقبلهم برحمته إذا ما ندموا وتابوا<sup>(١٤)</sup>.

ويتَّفق العلاَّمة كليمندس الإسكندري (١٥٠–٢١٥م) مـــع الرَّاعـــي هرماس على أنه ليست هناك سوى توبة واحدة بعد المعموديَّة، فيقول: [إن الله برحمته العظيمة قد أغدق على الذين حصلوا على

الإيمان ووقعوا في الخطيئة، بتوبة ثانية](١٠).

ومع كل ذلك يبدو أن ''الرَّاعي هرماس'' في سماحه بتوبة واحـــدة بعد المعموديَّة كان يعني في ذلك التَّوبة عن الخطايا الكبيرة فقط، لأنه في مواضع أخرى من الكتاب يشير إلى إمكانيَّة تكرار التَّوبة غير مرَّة. فيقول في ذلك: ''أولئك الذين تردَّدوا في توبتهم، وسبَّبوا شقاقات، فالتَّوبة تبقى قائمة بالنِّسبة لهم، لأنهم كانوا دائماً صالحين''(<sup>١١)</sup>.

ويقول أيضاً: ``كل من يتوب قلبياً، وينقّي ذاته من الخطايا التي سبق وأشرت إليها، ويبتعد عن فعل الخطيئة، ينال الشّفاء من الرَّب ويحيـــا في الله إذا طبَّق وصاياه بدون تردُّد. أمـــا الـــذين يضـــاعفون خطايـــاهم

- ١٣– الرؤيا اليُّانية ٤:٥
- ١٤ الرؤيا الثَّانية ١:٨

15- Quasten J., Initiation aux Pères de l'Eglise, t. 1, Trad. par J. Laporte, Cerl, Paris, 1955, p. 45.

١٦ – المثل.النَّامن ٢:١٠

ويستمرون في شهواتهم فسيُحكم عليهم بالموت''(١٧).

ويرى كتاب ''الرَّاعي هرماس'' أن التَّوبة هي الحياة. وأن عدم التَّوبة هو الموت(١٨). والذين لا يتوبون فموتاً يموتون(١٩).

ويقول أيضاً: ''إنك تعرف هذه الوصايا، فاسلك وفقاً لها وعلَّم الآحرين أن يسلكوا كذلك. وأطلب أن تكون توبتهم طوال حيــاتمم نقيَّة حالصة''(٢٠).

ولكننا مع ذلك لا يمكننا أن نغفل أنه برغم أن قائمة الخطايا الكبيرة في ''الرَّاعي هرماس'' تتضمَّن الزِّنا والقتل والارتداد والفسق وإدمان الخمر والسَّرقة والغش وشهادة الزُّور والتَّحديف والرِّياء<sup>(٢١)</sup>، إلاَّ أنه يقول صراحة: ''إننا إذا تمنَّعنا عن فعل الخير فإننا نرتكب خطيئة كُبرى''. ثمَّ يورد قائمة بالشُّرور التي يجب أن نعف عنها. ويضع خطايا الاغتياب والحقد والشَّتيمة والطَّمع والمحد الباطل والتَّعالي والكبرياء والكذب حنباً إلى جنب مع خطايا الزِّنا والفجور والعربدة ... الخ<sup>(٢٢)</sup>. بل إن النيَّة الشِّريرة قد حُسبت في كتاب ''الرَّاعي هرماس'' خطيئة كبيرة<sup>(٢٢)</sup>. مما إلى جنب مع نظايا الزِّنا والفجور والعربدة ... الخ<sup>(٢٢)</sup>. بما إن النيَّة السُّريرة قد حُسبت في كتاب ''الرَّاعي هرماس'' خطيئة كبيرة<sup>(٢٢)</sup>. مما إلاَّ مرَّة واحدة، والخطايا الأخرى التي كان لا يُسمح أن يقدم عنها توبة إلاَّ مرَّة واحدة، والخطايا الأخرى التي كان يمكن أن تقدَّم عنها توبة متكرِّرة.

ويرى هرماس أن التَّائب لا تُغفر خطاياه في الحال، ولكن يلزمه أن

۱۷ – المثل الثّامن ۲:۱۶ ۱۸ – المثل الثّامن ۲:۲ ۱۹ – المثل الثّامن ۳:۷ ۲۰ – الوصيَّة ۲:۳:۱۲

21- Patachovsky & C. Vogel, op. cit., p. 22, 23.

۲۲- الوصيَّة الثامنة ۳-۰ ۲۳- الرؤيا الأولى ۸:۱ المراحل التاريخيَّة للسِّر – القرن الثاني الميلادي حتى منشور ميلان المراحل التاريخيَّة للسِّر – القرن

يمارس أعمال إماتات كثيرة، فيقول: ''... أتعتقد أن خطايا التَّائبين تُغفر فوراً؟ على التَّائب أن يفرض الألم على نفسه، وأن يكون متواضعاً في أعماله، وأن يتألمَّ آلاماً متعدِّدة، فإذا تحمَّل بصبر العذاب الذي يصيبه، فخالق الكون يرأف به، ويشفيه من كل شروره. لأنه يعرف مكنونات القلوب، وينظر إليه ويتفحَّص نقاوته. فمن صالحك أن تتعلّدُب أنست وأهل بيتك ... عليك أن تشكر الله لأنه بآلامك هذه نبَّهك وعلَّمك''<sup>(٢)</sup>.

وفي موضع آخر يقول: ''إن الخاطئ يتعقَّل عندما يدرك أنه فعل شراً أمام الله، فيذكر العمل الشِّرير الذي صعد إلى قلبه ويتوب، ويمتنـــع عن عمل الشَّر، وليس هذا فقط، بل يفعل الخير ويضع نفسه، ويعذّبما لأنها أخطأت''(٢٠). ولا ينبغي أن نغفل أن الكتاب هو تأليف غربي.

خلاف فكري حول الخطايا التي تُغفر والتي لا تُغفر

لقد ظلَّ موضوع تقسيم الخطايا إلى خطايا مميتة وأخرى غير مميتة، وخطايا يمكن غفرالها وخطايا لا تُغفر، يُشغل فكر الكنيسة حتى إلى ما بعد القرن الثَّالث الميلادي. وكان هناك من يقول إن خطايا ''الارتـــداد والقتل والزِّنا'' هي خطايا لا يمكن غفرالها، وكان من بين هؤلاء العلاَّمة ترتليان (١٦٠-٢٢٥م)، وهيبوليتس الرُّوماني الـــذي عاصــر العلاَّمــة أوريجانوس (١٨٥-١٣٥٤م). وفي المقابل كان هناك رأي آخــر يعـارض ذلك، ومن بين هؤلاء العلاَّمة أوريجانوس، والبابا ديونيسـيوس الكــبير مرابع ومن بين هؤلاء العلاَّمة أوريجانوس، والبابا ديونيسـيوس الكــبير متبره العلامة أوريجانوس خطايا يمكن أن تُغفر. وهذا الجدل بين هــؤلاء وأولئك استغرق من الكنيسة حهداً وزمناً طويلَين.

> ۲۲- المثل السابع، ٤، ٥ ٢٥- الوصيَّة الرابعة ٢:٢

ويستمرون في شهواتمم فسيُحكم عليهم بالموت''(١٧).

ويرى كتاب ''الرَّاعي هرماس'' أن التَّوبة هي الحياة. وأن عدم التَّوبة هو الموت(١^). والذين لا يتوبون فموتاً يموتون<sup>(١٩)</sup>.

ويقول أيضاً: ''إنك تعرف هذه الوصايا، فاسلك وفقاً لها وعلَّم الآحرين أن يسلكوا كذلك. وأطلب أن تكون توبتهم طوال حيــاتهم نقيَّة حالصة''(۲۰).

ولكننا مع ذلك لا يمكننا أن نغفل أنه برغم أن قائمة الخطايا الكبيرة في ''الرَّاعي هرماس'' تتضمَّن الزِّنا والقتل والارتداد والفسق وإدمان الحمر والسَّرقة والغش وشهادة الزُّور والتَّحديف والرِّياء<sup>(٢١)</sup>، إلاَّ أنه يقول صراحة: ''إننا إذا تمنَّعنا عن فعل الخير فإننا نرتكب خطيئة كُربرى''. ثمَّ يورد قائمة بالشُرور التي يجب أن نعف عنها. ويضع خطايا الاغتيساب والحقد والشَّتيمة والطَّمع والمجد الباطل والتَّعالي والكبرياء والكذب حنباً إلى جنب مع خطايا الزِّنا والفجور والعربدة ... الخ<sup>(٢٢)</sup>. بل إن النيَّة الشِّريرة قد حُسبت في كتاب ''الرَّاعي هرماس'' خطيئة كبيرة<sup>(٢٢)</sup>. مما إلاً مرَّة واحدة، والخطايا الأخرى التي كان لا يُسمح أن يقدم عنها توبة إلاً مرَّة واحدة، والخطايا الأخرى التي كان يمكن أن تقدَّم عنها توبة متكرّرة.

ويرى هرماس أن التَّائب لا تُغفر خطاياه في الحال، ولكن يلزمه أن

۱۷– المثل الثَّامن ۲:۱۶ ۱۸– المثل الثَّامن ۲:۲ ۱۹– المثل الثَّامن ۳:۲ ۲۰– الوصيَّة ۲:۳:۱۲

21- Patachovsky & C. Vogel, op. cit., p. 22, 23.

۲۲- الوصيَّة الثامنة ۳-٥ ۲۲- الرؤيا الأولى ۸:۱ المراحل التاريخيَّة للسِّر – القرن الثاني الميلادي حتى منشور ميلان المراحل ال

يمارس أعمال إماتات كثيرة، فيقول: ''... أتعتقد أن خطايا التَّائبين تُغفر فوراً؟ على التَّائب أن يفرض الألم على نفسه، وأن يكون متواضـــعاً في أعماله، وأن يتألمَّ آلاماً متعدِّدة، فإذا تحمَّل بصبر العذاب الذي يصــيبه، فخالق الكون يرأف به، ويشفيه من كل شروره. لأنه يعرف مكنونــات القلوب، وينظر إليه ويتفحَّص نقاوته. فمن صالحك أن تتعــذَّب أنــت وأهل بيتك ... عليك أن تشكر الله لأنه بآلامك هذه نبَّهك وعلَّمك''<sup>(٢)</sup>.

وفي موضع آخر يقول: ''إن الخاطئ يتعقَّل عندما يدرك أنه فعل شراً أمام الله، فيذكر العمل الشِّرير الذي صعد إلى قلبه ويتوب، ويمتنـــع عن عمل الشَّر، وليس هذا فقط، بل يفعل الخير ويضع نفسه، ويعذّبها لأنها أخطأت''(٢٠). ولا ينبغي أن نغفل أن الكتاب هو تأليف غربي.

خلاف فكري حول الخطايا التي تُغفر والتي لا تُغفر

لقد ظلَّ موضوع تقسيم الخطايا إلى خطايا مميتة وأخرى غير مميتة، وخطايا يمكن غفرانها وخطايا لا تُغفر، يُشغل فكر الكنيسة حتى إلى ما بعد القرن الثَّالث الميلادي. وكان هناك من يقول إن خطايا ''الارتـــداد والقتل والزِّنا'' هي خطايا لا يمكن غفرانها، وكان من بين هؤلاء العلاَّمة ترتليان (١٦٠ـ٢٥٦م)، وهيبوليتس الرُّوماني الـــذي عاصـر العلاَّمــة أوريجانوس (١٨٥ـ٢٥٢م). وفي المقابل كان هناك رأي آخــر يعـارض ذلك، ومن بين هؤلاء العلاَّمة أوريجانوس، والبابا ديونيسـيوس الكــبير ما يتبره العلامة أوريجانوس، والبابا ديونيســيوس الكــبير اعتبره العلامة أوريجانوس خطايا غير قابلــة للغفـران، وأولئك استغرق من الكنيسة جهداً وزمناً طويلَين.

> ٢٤ – المثل السابع، ٤، ٥ ٢٥ – الوصيَّة الرابعة ٢:٢

114

فالعلامة ترتليان يقسِّم الخطايا إلى مجموعتين<sup>(٢٦)</sup>: خطايا يوميَّة يمكن أن تُغفر بواسطة الكنيسة، وينال الخاطئ الصَّفح عنها بواسطة الأسقف، وهي الغضب، الاشتراك في الحــرب، اللَّعــن، القسَم، الكذب، سباق الخيل، الاشتراك في المصارعات.

وخطايا أخرى لا يمكن أن تُغفر، ويُترك الحُكم فيها لله وهي: القتل، عبادة الأصنام، السَّرقة، الارتداد، التَّحديف، الفسق، الـــدَّعارة، الزِّنـــا، الفجور، شهادة الزُّور.

وفي الحقيقية فإن قائمة العلاّمة ترتليان في تصنيف الخطايا، لم تستوعب كل الخطايا. ولكن ما يهمنا الإشارة إليه هو أن سر التَّوبة في زمن ترتليان، أي في النِّصف الثَّاني من القرن الثَّاني وأوائل الثَّالث، كان كثير الاستخدام، وأصبح نظاماً كنسياً. فيشرح العلاَّمة ترتليان (١٦٠-ماتم) كيف ينال الخاطئ الحل من الكنيسة بعد اعترافه بخطاياه، حالساً على الرَّماد، ولابساً المسوح، ويكون طعامه الخبز والماء فقط.

أمَّا العلاَّمة أوريجانوس (١٨٥–٢٥٤م) أي في النِّصف الأوَّل من القرن النَّالث الميلادي فقد ميَّز بين الخطايا الرَّئيسيَّة الــتُّلاث؛ عبادة الأوثان، الزِّنا، الدَّعارة، وهي الخطايا التي يمكن غفرالها مرَّة واحدة في الحياة. وبين الخطايا العرضيَّة التي يمكن أن تُمحى بسهولة بواسطة الصَّلاة والصَّوم<sup>(٢٧)</sup>. وكان أوريجانوس يجيز للخاطئ أن يقر بخطاياه أمام الأسقف على مرأى من الجماعة، بشرط أن يمضي وقتــاً في الصَّـوم والصَّلاة والتقشُف يحدِّده الأسقف بنفسه.

26- De Paenit, VII, 1027- Cayre A.A., Précis de patrologie, t. 1, Descleé et cie, 1927, p. 206.

غريغوريوس اللاهوتي (٣٢٩–٣٣٩) في دحض هذا الرأي: [إذا كان الأمر كذلك، إذاً لرُفضت توبة داود ونُزعت عنه نعمة النبوَّة، ورُفضت أيضاً توبة بطرس ولمَا عـــاد إلى رتبته الأولى]<sup>(٢٩)</sup>.

وفيما بعد قال ابن العبري (١٢٢٥-١٢٨٦م) أيضاً في ذلك: ''لو كان غفران الخطايا محصوراً بالمعموديَّة وحدها، لكان اعتراضكم صحيحاً، والحال أن الأمر ليس كذلك، فإن غفران الخطايا ليس محصوراً بالمعموديَّة، بل بوسائل أخرى كالدُّموع والآلام والأصوام والصَّلوات وما أشبه. وأفضل الطُّرق جميعاً الاستشهاد''.

ويرى الأسقف الأنطاكي ابن العبري (١٢٢٥–١٢٨٦م) ''أن خطيئة الموت هي التي يموت بسببها الإنسان بدون أن يتوب. أما غفران الخطايا الذي نحن بصدده فيحب أن يكون مقروناً بالتَّوبة التي تُعتبر شــرطاً أساسياً له''<sup>(٣٠)</sup>.

وعلى الرَّغم من أن الرأي المعتدل الذي رفض القول بوجود خطايا لا يمكن غفرانها هو الذي ساد أخيراً، إلاَّ أن الجدل الذي ثار بسبب هذا الموضوع ترك آثاره واضحة على الأحكام المتشدِّدة والصَّعبة في قبول توبة الرَّاجعين إلى الإيمان، والذين كانوا قد ارتدوا تحت ضغط التَّعذيب، كما نقرأ ذلك على سبيل المثال في قوانين مجمع قرطاحنة سنة ٢١٢م.

ومع مرور القرون المتتابعة، ومع حلول القــرون الوُســطى، بـــدأ الحديث عن أنواع الخطايا، وتقسيمها إلى خطايا كبيرة وأخرى صغيرة،

۲۹- نفس المرجع، ص ۱۱۱ ۳۰- المطران سویرس زکا عیواص، والأب الرَّبان اسحق ساکا، مرجع سابق، ص ۱۱۳ المراحل التاريخيَّة للسِّر – القرن الثاني الميلادي حتى منشور ميلان ١٢١

يتوارى في الشَّرق المسيحي حتى توقُف تماماً، إذ لم يكن منبت هذا التَّقسيم نابعاً من الشَّرق أصلاً، ولكنه ظلَّ حتى اليَوم في الكنيسة الغربيَّة الكاثوليكيَّة، التي لا زالت تقسِّم الخطايا إلى خطايا مميتة أو ثقيلة، وخطايا عرضيَّة("").

فبحسب تعليم الكنيسة الكائوليكيَّة، فإن الخطيئة المميتة هي كـل خطيئة مادتما ثقيلة، ويرتكبها الإنسان بكامل وعيه، وبقصد صادر عـن رويَّة. والمادة الثقيلة توضِّحها الوصايا العشر بحسب حـواب يسـوع للشَّاب الغني: «لا تقتل، لا تزن، لا تشهد بالزُّور، لا تتعد على أحـد، أكرم أباك وأمك» (مرقس ١٩:١٠). والخطيئة متفاوتـة في حسامتها: فالقتل أعظم من السَّرقة. وصفة الأشخاص الذين لحق بهم الأذى تُحسب أيضاً: فممارسة العنف على الأقرباء هي بحد ذاتما حسيمة أكثر منها على الغرباء.

أمًّا الخطيئة العرضيَّة فهى تُضعف المحبَّة. إنما تعني تعلُّقـــاً منحرفــاً بالخيرات المخلوقة، وتمنع تقدُّم النَّفس في ممارسة الفضـــائل والصَّــلاح الأخلاقي. فتستأهل عقوبات زمنيَّة. والخطيئة العرضيَّة لا تقطع العهد مع الله، وهي قابلة للإصلاح بنعمة الله.

ولكن تعود الكنيسة الكاثوليكيَّة فتقول: ما من خطيئة، مهما كانت ثقيلة إلاَّ وتستطيع الكنيسة مسامحتها<sup>(٣٢)</sup>.

ملامح ممارسة سرّ التّوبة والاعتراف في القرن الثّالث وما بعده لدينا شهادة غالية القيمة أوردها يوسابيوس القيصري (٢٦٠-٣٤٠م)

> ٣١- التَّعليم المسيحي للكنيسة الكاثوليكيَّة، مرجع سابق، ص ٥٤٦-٥٤٨ ٣٢- نفس المرجع، ص ٣٠٤

سر التَّوبة والاعتراف 177

في تاريخه الكنسي (١٠:٤٣:٦) عن أحد الآباء الأساقفة البسطاء الـــذي غُرِّر به حتى قام برسامة مزيَّفة لواحد من الهراطقة مقطوع بمجمع كنسي في روما، هو نوفاتوس الهرطوقي. وكيف أن اعتراف الأسقف كان علنياً في الكنيسة أمام الشَّعب كله. فيقول يوسابيوس:

[... وبعد ذلك بوقت قصير عاد إلى الكنيسة أحد هؤلاء الأساقفة باكياً ومعترفاً بتعديه. ونحن تحدَّثنا معه كما إلى أحد العلمانيِّين. وتشفَّع من أحله كل الشَّعب الحاضرين ...].

ويروي يوسابيوس قصَّة أحرى عن الإمبراطور فيليب قيصر، وكان مسيحياً، وكان قد ارتكب جرائم كثيرة، فيقول عنه يوسابيوس: [... وأراد أن يشترك مع الشَّعب في الصَّلاة بالكنيسة ليلة عيد الفصح. فلم يسمح له رئيس الكنيسة وقتئذ بالدُّحول إلاً بعد أن يعترف ويعتبر نفسه ضمن الخطاة الذين يقفون موقف التَّائبين. ولو لم يفعل هذا لما كان قد قبله بسبب الجرائم الكثيرة التي ارتكبها. ويُقال إنه أطاع في الحال، مظهراً بمسلكه خوفاً حقيقياً نقياً للهُ]<sup>(٣٣)</sup>.

إن الخاطئ الذي يبغى دخول الكنيسة والاشتراك في سرّ الرَّحمــة لا يولي التفاتاً لرأي النَّاس، فهو مثل بارتيماوس الأعمى، يظل يصرخ بملء صوته: «يا يسوع بن داود ارحمني» (مرقس ٤٦:١٠). وكلَّمــا زحــره الكثيرون ليسكت، يزداد صراحاً: يا ابن داود ارحمني. ولما كان صراخه في طلب الرَّحمة محصوراً في رغبته بأن يبصر، قال له يسـوع: «اذهــب إيمانك حلَّصك، فللوقت أبصر وتبعه في الطَّريق». فإيمانه هو الذي حلَّصه وليس صراخه، أمَّا صراخه فكان تعبير إيمانه.

٣٣- تاريخ الكنيسة ليوسابيوس، مرجع سابق، ٢:٣٤:٦

المراحل التاريخيَّة للسِّر – القرن الثاني الميلادي حتى منشور ميلان ١٢٣

وهكذا الخاطئ الذي تعيقه الخطيئة عن نور النِّعمة، عندما يصــرخ طالباً الرَّحمة، لا يكف عن الصُّراخ حتى يشرق على قلبه نور يسوع. وإذ يبصر نور الحياة يتبع يسوع، الطَّريق الحقيقي للحياة.

وعموماً يمكننا القول أن طقس التَّوبة في القرن النَّالت الميلادي قـــد استمر بأسلوب الاعتراف العلني أمام الجماعة بالخطايا الكبيرة. واستبعد الإقرار العلني عن الخطايا اليوميَّة الصَّغيرة<sup>(٢٢)</sup>. ومن أحل ذلك لا نعــدم أدلَّة تاريخيَّة في هذه الفترة من تاريخ الكنيسة تشــير إلى أن الاعتــراف بالخطايا في كنيسة شمال أفريقيا لم يكن علنياً فقط، بل كان هناك أيضــاً اعتراف بالخطايا على الكاهن. وفي ذلك يقول القدِّيس كبريانوس الشَّهيد (+ ٢٥٨) أسقف قرطاحنة:

[كم هو حي ذلك الإيمان في الذين جاءوا بكل سذاحة وتوجُّع قلب، فاعترفوا بخطيئتهم إلى كهنة الله، وكشفوا لهم ضمائرهم، وألقوا ثقلها على أقــدامهم، والتمســوا دواءً خلاصياً لجراحاتهم].

لقد كان الاعتراف العلني في الكنيسة الأولى بين الجماعة وأمام الشُيوخ أي أمام الكنيسة هو التَّعبير عن التَّوبة. فالإفصاح عن الخطايا كان يتم أمام الجماعة كلها، لأن الإنسان يتوب أمام الله وأمام الإخروة. ومع فتور الحياة المشتركة بين الجماعة الكنسيَّة رويداً رويداً، وتفكُّك مفهوم وحدة الرَّعيَّة، وبالتَّالي تسرُّب الضَّعف الرُّوحي بينها، توقَّف الاعتراف العلني في الكنيسة.

وما لبث أن انحصر مفهوم التَّوبة بعد ذلك في قبول المرتـــدِّين عـــن

34- Patachovsky & C. Vogel, op. cit., p. 24-25.

الإيمان في زمن الاضطهاد. ولم تكن هذه القضيَّة سهلة هيِّنة في اتخاذ قرار واحد بشألها، لألها أقلقت الكنيسة الجامعة زمناً ليس بقصير. فقد كان هناك من يرفض قبول من خان المسيح وححد الإيمان خوفاً من الموت، مثل نوفاتوس الهرطوقي الذي كان يعلَّم بأنه لم يعد لهؤلاء أي رحاء في الخلاص، حتى ولو عملوا كل ما يتَّصل بالتَّحديد الحقيقي النَّقى وكان آخرون مثل البابا الإسكندري ديونيسيوس الكسبير (٢٤٨-٢٦٥م) البطريرك الرَّابع عشر من بطاركة الكنيسة القبطيَّة، والقدِّيس كبريانوس النتَّهيد (+ ٢٥٨م) أسقف قرطاحنة يشدِّدون على أن الكنيسة لم تعرف منذ زمن الرُّسُل خطايا لا تُمحى، فكانوا يحتون المسيحييِّن الذين سقطوا تحت وطأة الاضطهاد أو التَّهديد به، يحتولهم على التَّوبة ليقبلوهم من جديد في شركة الكنيسة.

ويقول البابا ديونيسيوس الكبير (٢٤٨-٢٦٥م) في ذلك:

[... وهؤلاء الشُّهداء المباركون الذين بيننا، الجالسون مع المسيح الآن، شركاء ملكوته، وشركاء في الدَّينونة، ويدينون معه، قد قبلوا بعض الإخوة الذين سقطوا، والهموا بجريمة الذَّبح للأوثان. فلمًا أدركوا أن تجديدهم وتوبتهم كافيان ليُقبلا أمام ذلك الذي لا يشاء موت الخاطئ قط، بل توبته، احتــبروهم فقلبوهم ثانية. وأعادوهم والتقوا بمم واشــتركوا معهــم في الصَّلوات والولائم.

فايَّة نصيحة تقدِّمونما إلينا أيها الإخوة عن مثــل هــوَلاء الأشخاص؟ ماذا نفعل؟ هل نعطي نفس الحُكم الذي أعطوه، ونراعي قرارهم ومحبَّتهم، ونظهر الرَّحمة لمن أشفقوا عليهم؟ أم نعلن بأن قرارهم ظالم، ونقيم أنفسنا كقضاة لرأيهم، ونتحدَّى

٣٥- تاريخ الكنيسة ليوسابيوس، مرجع سابق، ١:٤٣:٦

المراحل التاريخيَّة للسِّر - القرن الثاني الميلادي حتى منشور ميلان ١٢٥ الرَّحمة و نقلب النِّظام؟]<sup>(٣٦)</sup>.

ومن أجل ذلك نقرأ في قانون الرُّسل رقم (٥٢): ''أي أســقف أو قسِّيس أو شماس لم يرد أن يقبل من يرجع عن خطيئته، فليُقطع لأنـــه آلم قلب الرَّب القائل إنه يكون فرح في السَّماء بخاطئ واحد يتوب''(٢٧).

لقد كان يُطلب من هؤلاء الذين ارتدّوا على الإيمان أو الذين قدَّموا شهادات كاذبة تفيد بأنهم ضحّوا للأصنام، أن يخضعوا لتأديبات كنسيَّة قبل قبولهم في الكنيسة تنحصر في صوم وصلاة وميطانيات وتضـرُّعات وصدقات، وهو ما كان يُفرض على من ارتكب إحدى الخطايا الــُنْلات الكُبرى؛ القتل والزِّنا والارتداد إلى الوثنيَّة.

إن مفهوم التَّوبة في أصوله الأولى هو سرّ المصالحة مـع الكنيسـة، والعودة إلى شركة الجماعة وإلى حياتها. فالتَّوبة هي لكل أعضاء الجسـد الواحد، ومن هذا المنطلق صارت مطلوبة من المرتدين عن الإيمان، الذين عزلوا أنفسهم عن شركة الكنيسة.

وتعد رسالة القدِّيس غريغوريوس العجائبي (٢١٣-٢٧٠م) القانونيَّة من أهم المصادر القديمة في القُرن النَّالت الميلادي لفهم موضوع التَّوبـــة. فقد حظي غريغوريوس العجائبي بمكانة كبيرة عند القـــدِّيس باســيليوس الكبير (٣٣٠-٣٣٩م)، والقدِّيس غريغوريوس النيســي (٣٣٥-٣٩٥م)، والقدِّيس غريغوريوس النــزيتري (٣٢٩-٣٨٩م) المعروف بـاللاهوتي. ويعتبر القدِّيس غريغوريوس العجائبي تلميذاً وفياً مخلصاً لأستاذه العلاَّمــة المصري أوريجانوس (١٨٥-٢٥٤م).

٣٦– نفس المرجع السَّابق، ٥:٤٢:٦ ، ٦ ٣٧– وهو يقابل القانون رقم (٣٦:٣) من قوانين الرُّسل، بحسب التَّقليد القبطي.

ولقد حضر القدِّيس غريغوريوس العجائبي مجمع أنطاكية المكاني (٣٤١م) والذي عُقد ضد بولس السَّاموساطي، وكان معاصراً للباب ديونيسيوس الكبير. فرسالته القانونيَّة κανονική (حكان قد كتبها مادتها فيما يختص بتعليم التَّوبة في الكنيسة الأولى<sup>(٣٨)</sup>. وكان قد كتبها سنة ٢٦٢م، وقُسِّمت هذه الرِّسالة إلى اثني عشر قانوناً، وهمي تخستص بالذين أكلوا من ذبائح الأصنام، وسقطوا في خطايا متنوِّعة أثناء هجوم البرابرة الغوطيين على منطقة البنطس عند البحر الأسود.

أما القانون رقم (١٢) والذي يُظن أنه إضافة لأحد النُسَّاخ على قوانين القدِّيس غريغوريوس العجائبي، فمأخوذ من القانون رقم (٢٥) من قوانين القدِّيس باسيليوس الكبير، حيث يورد القانون المـذكور خمـس درجات في الكنيسة يتدرَّج فيها التَّائبون حتى يمكنهم الاشتراك مرَّة أخرى في الأسرار المقدَّسة، وهي درجات: الباكين على خطاياهم خارج أبـواب الكنيسة. والسَّامعين داخل مكان الصَّلاة في الرواق مع الموعوظين. والرَّاكعين داخل باب الكنيسة. والمشاركين في الصَّلاة مع الذين يتنـاولون الأسـرار المقدَّسة بدون أن يتناولوا. ثمَّ أخيراً المثتركين في الأسرار المقدَّسة.

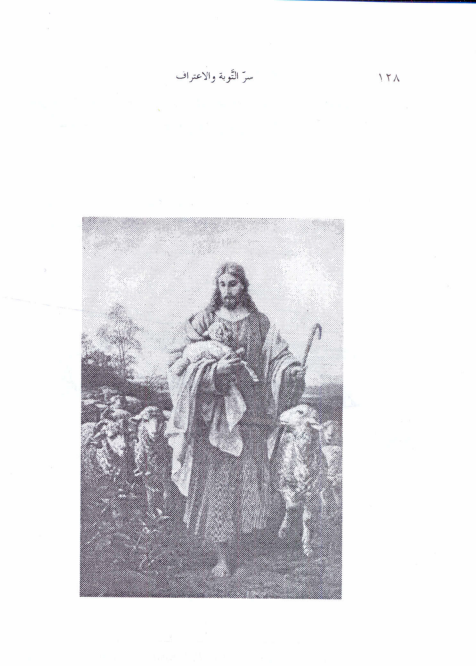
من سيرة البابا ديمتريوس الكرَّام

38- ODCC, 2<sup>nd</sup> edition, p. 601.
٨٧٧ حنانيا كساب، بحموعة الشَّرع الكنسي، مرجع سابق، ص ٨٧٧

المراحل التاريخيَّة للسِّر – القرن الثاني الميلادي حتى منشور ميلان المراح ١٢٧



40- Seybold, C.F., Severus Ben El-Moqaffa, Historia Patriacharum Alexandrinorum, 1,1, CSCO, vol. 52, Scriptorum Arabici, Tomus 8, Louvain, 1962, p. 26.



الفَصل الثَّالث بعد منشور ميلان سنة ٣١٢م وحتى نـــهاية القرن السَّادس الميلادي

تمهيد

بدأت حدَّة التَّشديدات والتَّأديبات التي كانت تُفرض على التَّــائبين تخف قليلاً عن ذي قبل، ولكنها مقارنة بالقرون التَّالية كانت لا تــزال صارمة. فنقرأ في القانون رقم (١١) لمجمع نيقية المسـكوني الأوَّل ســنة ٥٣٣٥ ما يفيد بأن الكنيسة كانت تعامل بالشَّفقة الذين سقطوا تحــت وطأة الإكراه أو سلب أموالهم، أو التعرُّض للخطر من كـل نــوع في اضطهاد ليكينيوس إمبراطور الغرب<sup>(١)</sup>، وزوج قسطنديه أحت قسطنطين الكبير. فيقول القانون المذكور:

"... أمَّا الذين سقطوا دون إكراه وبدون سلب أموالهم، ومن غير أن يتعرَّضوا لخطر أو ضيق أثناء اضطهاد ليكينيوس، فالمجمع يعلن أنهم وإن كانوا لا يستحقون الشَّفقة، فيجب أن يعاملوا بلطف. فالذين يتوبون ممن كانوا من المؤمنين سابقاً توبة صادقة، يُفرض عليهم ثلاث سنوات مـع السَّامعين، وسبع سنوات مع الرَّاكعين، وسـنتان مـع المشـتركين في الصَّلوات بدون أن يحق لهم الشَّركة في القربان المقدَّس".

أي أن عقوبتهم في مجملها هي اثنتي عشرة سنة لا يشتركون في أثنائها في تناول القُربان المقدَّس. وهو ما يشير إليه القانون ''المعاملة بلطف''، مما يوضِّح لنا ما يمكننا قراءته من بين السُّطور، أنه في الماضي لم يكن هؤلاء الذين ححدوا الإيمان يستحقون أي شفقة من الكنيسة على

١- يصف يوسابيوس القيصري في تاريخه الكنسي (٨:١٠) شروره واضـــطهاده
 للكنيسة اضطهاداً عنيفاً، حيث هرب بموجبه المسيحيُّون، حتى غصَّت بهم الحقـــول
 والصَّحارى والجبال والغابات.

المراحل التاريخيَّة للِسِّر – بعد منشور ميلان وحتى لهاية القرن السادس ١٣١

اعتبار أن ححد الإيمان هو واحد من الخطايا الكبيرة.

وإن ما يلفت النَّظر في القانون السَّابق ذكره هو عبـــارة ''فالـــذين يتوبون ممن كانوا من المؤمنين سابقاً توبة صادقة ... الخ''، بدون أن يحدِّد أسلوب التَّوبة أو نظامها، والذي كان يتَّبعه المؤمنون الذين أخطأوا.

ولعل القانون الثّاني من قوانين مجمع اللاذقيَّة (٣٤١ــ٣٨١م) الــــذي عُقد بعد حوالي أربعين سنة من انعقاد مجمع نيقية المسكوبي الأوَّل يفسِّر لنا تلك العبارة حيث يقول:

<sup>20</sup>إن الذين وقعوا في زلاّت مختلفة، وواظبوا على صلوات الاعتراف والتَّوبة بعد أن تحرَّروا من خطاياهم تماماً، يجب قبولهم ثانية في الشَّـــركة حسب مراحم الله وصلاحه، بعد قضائهم الوقت المعين للتَّوبة حســب أنواع المخالفات<sup>40</sup>.

ويقول العالم هيفيليه Hefele (١٨٠٩–١٨٩٣م) إن العالم فان إســـبن Van Espen (١٦٢٥–١٧٢٨م) قد أصاب في تفسيره لعبـــارة ''صــلوات الاعتراف والتَّوبة'' على ألها صلوات اعتراف وتوبة أمام الله في حضــور الشَّعب يما ارتكبه الخاطئ من خطايا<sup>(٢)</sup>. أي اعتراف وتوبة علنيَّة في الكنيسة.

نموذج مصري قديم لصلاة اعتراف وتوبة

وإن واحدة من صيغ صلوات الاعتراف والتَّوبــة الـــذي يـــذكرها القانون السَّابق نقرأ عنها بوضوح في خولاجي القدِّيس سرابيون في نفس الوقت الذي صدر فيه القانون المذكور، فتقول الصَّلاة: ''نعترف بك يا الله محب البشر ... ونطرح أمامك ضعفاتنا، ونتوسَّل إليـــك أن تكــون

٢- حنانيا كساب، بحموعة الشرع الكنسي، مرجع سابق، ص ١٩٥، ١٩٦

أنت قوَّتنا. اغفر خطايانا الماضية، واصفح عن كــل زلاَّتنـــا السَّــابقة، وصيِّرنا خليقة جديدة، واجعلنا أيضاً عبيداً أوفياء وأنقيـــاء، مكرِّســين أنفسنا لك، اقبلنا إليك يا إله الحق ...<sup>(۳)°.</sup>.

## التَّوبة والاعتراف عند البابا أثناسيوس الرَّسولي

ويشير القدِّيس أثناسيوس الرَّسولي (٣٢٨–٣٧٣م) في كتاباته إلى أن الاعتراف للرَّب بالخطيئة مهم من أحل غفرانها. ففي مقالته عن البتوليَّة، يخاطب العذراء التي كرَّست نفسها للرَّب قائلاً لها<sup>(٤)</sup>:

[صلّى وابتدئى أن تقولي المزمور الخمسين كلّه حتّى تنتهى منه ... وبعد كل مزمور أكملي صلاة، واصـــنعي ركوعـــاً. اعترفي للرَّب بخطاياك بدموع متضرِّعة، لكي يغفرها لك].

وفي تفسيره للمزمور (٣١، ٣١) «اعترف بذنبي ولا أخفي إثمـــي. قلتُ اعترف بإثمي قدَّام الرَّب، وأنت تغفر لي نفاق قلبي»، يقول البابـــا أثناسيوس الرَّسولي معقَّباً على ذلك: [أعطى علامته لمثال اعترافه].

وفي تعقيبه على الآية من المزامير (٧:٣١) «وعلى هذه يصلى إليــك كل القدِّيسين في زمان مستقيم» يقول: [كل واحد من القدِّيسين يصلَّى عن خطيئتي التي غُفــرت لي. وأظهر (داود) بهذا الكلام أحد أمرين: إمَّــا أن يكــون علامة للتَّوبة، أو نبوَّة من وجه داود بأنَّ جميع الأمم يعترفون

۳- خولاجي سرابيون ۲۵۰۵-۳ 4- Ath., Kirg., 12. Cf. Lamp, G.W.H., D.D., A Patristic Greek Lexicon, Oxford, 1961, p. 499.

وفي تفسيره للمزمور رقم (١١٧) «اعترفوا للرَّب لأنَّه صـــالح، وأنَّ إلى الأبد رحمته ...» يقول:

[من قبل أن يبتدئ (داود) في الاعتراف يأمر الذين دعـــوا (أولاً) ببشارة الإنجيل (أن يبدأوا هم في الاعتراف)].

وفي نهاية المزمور (٢٨:١١٧) «أنت هو إلهي اعترفُ لك. أنت هـــو إلهي أرفعك. اعترفُ لك يارب لأنك سمعتني وصرتَ لي مخلِّصاً»، يقول البابا أثناسيوس الرَّسولي: [يعلِّمنا أن نرسل هذه التَّسبحة إلى فـــوق، إلى مخلِّصـــنا يسوع المسيح].

وفي تفسيره للمزمور رقم (٧:١١٨) «اعترف لك يارب باعتـــدال قلبي»، يقول:

[… لأن الاعتراف هو رأس الخلاص]<sup>(٥)</sup>.

واضح هنا أن البابا أثناسيوس الرَّسولي يتحـــدَّث عـــن ضـــرورة الاعتراف بالخطايا أمام الرَّب في الصَّلاة، مشيراً إلى أن الاعتراف بالخطيئة هو رأس الخلاص. وقد أورد إشارة في أقواله تشرح كيف كـــان يـــتم

٥- تفسير المزامير للقديس أثناسيوس الرَّسولي، لم يُنشر بعد. وهو عن مخطوط رقم (٢٧ك.م) بمكتبة دير القديس أثناسيوس الرَّسولي، لم يُنشر بعد. وهو عن مخطوط آخر مع محطوط آخر مع محطوط آخر مع محلوط آخر (٢٧ك.م) بمكتبة معاماً محفوظ في مكتبة ميلانو Bib. Ambrosiana تحت رقم (2012 J)، له صورة بالميكروفيلم محفوظة في مكتبة الدير المذكور. كما أن تفسير المسزامير للبابا أثناسيوس محفوظ أيضاً في نسخ سريانية موجودة الآن بالمتحف البريطاني تحت رقم (COR. SCR. OR., Vol. في محموط. وقم معامل محموط. وقم معموط آخر 387. ومع محموط آخر 387. ومع محموط آخر 387. ومع محموط آخر 387. ومع محموط آخر 387. ومع محموظ في مكتبة الدير الما محمودة الآن بالمتحف البريطاني تحت رقسم 387. ومع محموط آثناسيوس محفوظ أيضاً في نسخ سريانية موجودة الآن بالمتحف البريطاني محموط 387. ومع 387. ومع 387. ومع 387.

سرّ التُّوبة والاعتراف 172

تكميل هذا الاعتراف في الكنيسة في زمانه، وكيفية ممارسته ضمن إطار كنسي، فيقول:

كما أن الإنسان الذي عمَّده الكاهن يستنير بنعمة الرُّوح القُدُس، هكذا بواسطة الاعتراف المصحوب بالتَّوبة على يدي كاهن ينال المغفرة بنعمة المسيح]<sup>(1)</sup>.

ومن هذا يظهر أمامنا بكل حلاء أن الاعتراف بالخطيئة علـــى يـــد الكاهن في الكنيسة هو عقيدة كنسيَّة تأصَّلت في كنيسة مصر في زمـــن البابا أثناسيوس الرَّسولي. وكان أوَّل من تكلَّم عنها في كنيسة مصر هـــو العلاَّمة المصري أوريجانوس (١٨٥ــ٢٥٤م).

رأي البابا أثناسيوس الرَّسولي عن اقتراف الخطيئة بعد المعموديَّة يقول البابا أثناسيوس الرَّسولي في موضوع اقتراف الخطيئة بعـــد المعمودية حينما كان يعقَّب على الآية «كل خطيئة وتحديف يُغفر، أمـــا التَّحديف على الرُّوح القُدُس فلا مغفرة له، لا في هذا الدَّهر، ولا في الآتي أيضاً»، فيقول:

[... لو كان حميم الميلاد الثّاني قد أُعطى باسم المرُّوح القُدُس فقط، لكان من المعقول أن نقول أن الذي عُمِّد إذا أخطأ بعد المعموديَّة، يخطئ ضد الرُّوح القُدُس وحده. ولكن لأن المعموديَّة تُعطى باسم الآب والابن والرُّوح القُدُس، فكل معمَّد يقبل المعموديَّة باسم التَّالوث، وبذلك يصبح واضحاً أن كل من يجدف بعد المعموديَّة قد حدَّف على النَّالوث الأقدس، وهذا هو التَّعليم الحقيقي الذي يجب أن نقبله ...

6- NPNF., p. LXXIX, Bingham VIII, Ch. 6. p. 79.

المراحل التاريخيَّة للسِّر – بعد منشور ميلان وحتى لهاية القرن السادس

الرَّب لم يكن يتكلَّم مع أناس ارتدوا وحدَّفوا على الرُّوح القُدُس، لأننا إذا تــذكرنا، لم يكــن هــوَّلاء النَّـاس - أي الفريسييِّن - معمَّدين، بل حتى معموديَّة يوحنــا احتقروهــا ورفضوها<sup>(٧)</sup>. فكيف يمكن المامهم بالتَّحديف علــى الـرُّوح القُدُس وهم لم يحصلوا عليه بعد؟ ولذلك لم ينطق الرَّب بهذه الكلمات لكى يعلَّم عن الخطيئة بعد المعموديَّة، كما أنه لم يكن كذلك يهدَّد بعقوبة أولئــك الــذين سـيخطئون في يكن كذلك يهدَّد بعقوبة أولئــك الــذين سـيخطئون في المستقبل بعد المعموديَّة، بل قال هذه الكلمات بطريقة مباشرة وصريحة ضد الفريسييِّن، لألهم أذنبوا فعلاً وسقطوا في هذا التَّحديف الفظيع ....

وزيادة على ذلك، لو كانت هذه الكلمات موجَّهة ضـد الذين يخطئون بعد المعموديَّة، وهؤلاء لا مغفرة لهم، فكيـف أظهر الرَّسول محبَّة نحو التَّائب في كنيسة كورنثوس<sup>(^)</sup>؟ وماذا عن الغلاطييِّن الذين ارتدوا<sup>(^)</sup>، والذين تألم الرَّسول لكـي يولدوا ويتكوَّن المسيح فيهم مرَّة ثانية؟<sup>(١٠)</sup>... وحتى كلمات الرَّسالة إلى العبرانييِّن (٢:٦-٢) لا تمنع توبة الخطاة، بل تشير إلى أن معموديَّة الكنيسة الجامعة تعطى مرَّة واحدة، ولا يمكن أن تتكرَّر، ويجب أن نلاحظ أن للعبرانييِّن بالـذات كتـب الرَّسول هذه الكلمات لأنه حاف عليهم من التَّظاهر بالتَّوبة، وأهم بسبب تمسُّكهم الشَّديد بالنَّاموس الموسوي وشـريعة التَّطهير سيظنون أنه توجد فرصة لمعموديَّات يوميَّة متكـرِّرة

> ۷– متی ۱۰:۲۱–۲۷ ۸– ۲کورنثوس ۸:۲ ۹– غلاطیة ۹:۶ ۱۰– غلاطیة ۱۹:٤

100

كما في (مرقس ٣:٣-٤). ولذلك يشجعهم على التَّوبة، ويعلن أن التَّجديد في المعموديَّة هو تجديد فريد لا يُعاد. وفي رسالة أخرى يقول: «إيمان واحد، معموديَّة واحدة<sup>(١١)</sup>». وهو لا يقول إنه من المستحيل أن يتوب السَّاقط، بل من المستحيل أن نصنع نحن تجديداً لأنفسنا بالتَّوبة، والفرق كبير. لأن مسن يتوب يكف عن الخطيئة، ولكن آثار جروحه تظل ظاهرة، بعكس من يعتمد، يخلع العتيق ويتحدَّد<sup>(١٢)</sup>، بل ويولد مرَّة ثانية بنعمة الرُّوح القُدُس<sup>(١٢)</sup>]<sup>(٤١)</sup>.

(الرِّسالة الرابعة عن الرُّوح القُدُس ١٢، ١٣)

وأما عن السُّلوك الواجب على الذين قبلوا المعموديَّة، فقد أشـــارت إليه المراسيم الرَّسوليَّة في كثير من فصولها. ولنحصر تركيزنا في فصـــلين منها على وجه الخصوص، وردا في الكتابين النَّاني<sup>(١٠</sup>)، والنَّالث<sup>(١٠١)</sup>.

"وهذا اعلموه أيها الأحباء، أن الذين اعتمدوا في مــوت الــرَّب يسوع، يجب عليهم ألاً يخطئوا بعد. لأنه كما أن كل الذين ماتوا لــيس لهم قدرة أن يخطئوا، هكذا الذين ماتوا في المسيح لا يليقــون للخطيئــة πρακτοι πρòς ἀμαρτίαν لذلك فلسنا نصدِّق أيها الإخوة، أن الــذي استحم بماء الحياة، يمارس نجاسات المخالفين، أما الــذي أخطــأ بعــد

 ١١ - أفسس ٤:٥ ۱۲- کولوسي ۹:۳-۱۰ ۱۳ ـ يوحنا ۳:۳ ١٤ - مَرْكَز دراسات الآباء، نصوص الآباء ٢١، الرَّسائل عن الرُّوح القُدُس إلى الأسقف سرابيون، للقديس أثناسيوس الرُّسولي، ترجمها عن اليونانيــة د/ مـــوريس تاوضــروس، د/ نصحى عبد الشَّهيد، القاهرة، مايو ١٩٩٤م، ص ١٣٥-١٣٧ ١٥ - انظر: المراسيم الرسولية (٧:٢). ١٦ - انظر: المراسيم الرسولية (١:١٨:٣).

المعموديَّة، فإذا لم يندم ويترك خطاياه، يُدان في جهنم<sup>(١٧)</sup>'' (١:٧:٢، ٢).

توالذي يتعمَّد يكون بعيداً عن كل نفاق ἀἀσεβείας ولا يعمــل شيئاً من الخطيئة، ويكون صديقاً لله، وعدواً لإبلــيس، وارثـــاً لـــلآب، شريكاً لابنه في الميراث، حاحداً للشيطان وأبالسته وحيله. ويكون طاهراً بلا دنس، مقدَّساً، محباً لله، مصلياً بالابن للآب<sup>(١٩)</sup>'' (١:١٨:٣).

التّوبة والاعتراف عند البابا كيرلس الكبير

وفي زمن البابا كيرلس الكبير (٤١٢-٤٤٤م) نتبيَّن أن هذا التَّقليـــد ظلَّ سارياً بقوَّة في كنيسة الإسكندريَّة، فيقول القدِّيس كيرلس عامود الدِّين: [إن المتوشِّحين بالرُّوح القُدُس (الكهنة) يتركون خطايا أو يمسكونها على نوعين كما أرى. إمَّا أنهم يدعون إلى المعموديَّة الذين اقتضى نيلهم إياها حسن سلوكهم وخبرتمم بالإيمـــان. وإما بأنهم يمنعون البعض ويحجبونهم عن النِّعمة الإلهيَّة، لأنهم لم يصيروا بعد مستحقين لها. أو على وجه آخر أيضاً يتركــون الخطايا ويمسكونها، وذلك إمَّا لقصاصهم أبناء الكنيسة عندما يخطئون، وإما بمسامحتهم إياهم عندما يندمون]<sup>(٢٠)</sup>.

**التَّوبة والاعتراف عند القدِّيس غريغوريوس النيسي** تحدَّث القدُّيس غريغوريوس النيسي (٣٣٥–٣٩٥م)، شقيق القدِّيس

٨٩ – 2.19 p. 229 p. انظر أيضاً: الدِّسقوليَّة العربيَّة في نصها النَّاني (٤١:٣) ص ٨٠ ١٨ – هذه الكلمة اليونانيَّة تُترجم حرفياً إلى ''عدم تقوى''. ١٩ – تفسيره لإنجيل يوحنا ٢٣:٢٠ ٢ ٢٣ - تفسيره لإنجيل يوحنا ٢٣:٢٠

1 77

باسيليوس الكبير (٣٣٠-٣٣٩م) - وقد أُقيم أسقفاً على نيسه سنة ٣٧٨ أي قبل نياحة أخيه بسنة واحدة – عن موضوع التَّوبة والاعتراف، فيذكر أنه كان يمكن للأسقف أن يزيد مدَّة العقوبة علسى المخطئ، أو يخفض مدَّة التَّوبة إذا اقتنع بإخلاص التَّائب<sup>(٢١)</sup>. فقد كان الاعتراف الطُّوعي بالخطيئة مع ما يظهره الخاطئ من ندامة صادقة وتوبة، تُقصِّر مدَّة العقوبة المفروضة عليه. ولقد ترك القدَّيس غريغوريوس النيسي مؤلَّفات عديدة تحدَّثت عن التَّوبة ومعاملة التَّائبين، وقوانين قبولهم في الكنيسة. ويظهر فيها الميل إلى الاعتراف بالخطيئة على الكاهن، وليس الاعتراف العلي بها.

فعلى سبيل المثال يتكلَّم في رسالته إلى ليتويس أسقف ملاطية يقول: إن قطَّاع الطُّرق عند رجوعهم إلى الكنيسة يعاملون كالقتلة، وكانــت عقوبة القاتلون عمداً عنده شديدة للغاية وصلت إلى ٢٧ ســـنة، وكــان يمكن إنقاصها إلى ١٥ سنة إذا أظهر التَّائب ثمار التَّوبة. ثمَّ يسترســل في رسالته فيقول: إن الذين يسرقون ثمَّ يعترفون للكاهن يُحكم عليهم بـرد المسروق، والإحسان بسخاء للفقراء، وإن لم يكن لديهم مال لـرد مـا سلبوه فيجب أن يشتغلوا ويعوِّضوا من كسب أيديهم<sup>(٢٢)</sup>.

التَّوبة والاعتراف عند القدِّيس غريغوريوس اللاهويّ

أمًّا القدِّيس غريغوريوس اللاهوتي (٣٢٩–٣٦٩م) والذي كان أسقفاً على زاسيما Sasima ثمَّ صار رئيساً لأساقفة القسطنطينيَّة بعــد ذلــك، فيطلب من التَّائبين الذين يتقدَّمون إليه طالبين التَّوبة: – توبة صادقة.

> ۲۱– انظر القانونين رقمي (٥٤، ٧٤) من قوانين القدِّيس باسيليوس. انظر: حنانيا كسَّاب، مجموعة الشرع الكنسي، مرجع سابق، ص ٨٩٤، ٨٩٧ ۲۲– نفس المرجع، ص ٩٠٣

## التَّوبة والاعتراف عند القدِّيس يوحنا ذهبي الفم

ومع القدِّيس يوحنا ذهبي الفم (٣٤٧-٤٠٣م) كان الانتقال الكـبير في موضوع التَّوبة في حياة الكنيسة. فقبله كانت العقوبات التي تفرضها الكنيسة على الخطاة شديدة. ولقد عرضتُ حانباً بسيطاً منها. أمَّـا في زمانه فكان يتطلَّع إلى الاستعداد الدَّاحلي للتَّائب لاقتناعه بأن التَّوبة هي رجوع يومي إلى الله قبل كل شئ. وهذا ما حمله على قبول التَّائبين كل مرَّة كانوا يتقدَّمون فيها من هذا السِّر بغض النَّظر عن نوع الخطايا الـي اقترفها الخاطئ كبيرة كانت أم صغيرة.

وإذا أخذنا مثالاً تطبيقياً لذلك، فلنأخذه من عظته النَّامنـــة علـــى التَّوبة. حيث يقول:

[إن التَّوبة تسبِّب خوفاً وضيقاً للخاطئ، ولكنها تريــاق صالح تعالج فيه علل الخطايا. وهي تفديه من آثامه ... أأنـــتم خطاة؟ لا تيأسوا، فأنا أصر على أن أقدِّم لكم الرَّحاء كدواء، وكأفضل علاج لضعفكم ... لن أكف عن أن أكرِّر لكم إنه إن أخطأتم لا تيأسوا. إن أخطأتم كل يوم فتوبوا كل يوم]<sup>(٢٤)</sup>.

إن القدِّيس يوحنا ذهبي الفم كان هو أوَّل من نـــادى مـــن آبـــاء

23- Patachovsky & C. Vogel, op. cit., p. 26.

24- Chrysostomo, J., La conversion, Coll. les pères dans la foi, Paris, 1978, p. 61.

الكنيسة بأن تكرار الوقوع في الخطيئة من أي نوع ينبغي ألاً يمنع الخاطئ من تكرار توبته مرَّات كثيرة، بل قد وصل الأمر إلى أنه اعتبر أن السزَّاني والذي لم يكن يُسمح له من قبل سوى بتوبة واحدة، يمكنه أن يتوب عن زناه ربوات من المرَّات، ليس عن استهتار بل بسبب ضعف، فيقول:

[تخيَّلوا حطَّاباً يتناول بلطة ليقطع بما حذور بلوطة. فإن لم تقع الشَّجرة من الضَّربة الأولى، فهو لن يتردَّد في ضربما ثانية وثالثة ورابعة وعاشرة إن احتاج الأمر. فافعلوا أنتم بالمثل. إن بلوطتكم لهي شجرة عقيمة، وثمارها لا تخدع إلاَّ الحيوانـــات الغبيَّة، تلك الشَّجرة هي الزَّانية، إنما قد تأصَّلت منذ وقــت طويل داخل أفكاركم، وغلَّفت ضمائركم بحبائلها.

وكلماتي تشبه البلطة، ولقد استمعتم إليها مـــرَّة. ولكـــن أتظنون أن الشئ الذي تأصَّل منذ وقت بعيد يمكن أن يسقط بضربة واحدة؟. أتجدونه أمراً غريباً أن يسقط في المرَّة التَّانية أو التَّالئة، أو المرَّة العشرين، أو حتى بعد ربوات من المرَّات؟ إطلاقاً.

لماذا هذا الخلط في الأمور؟ في لحظة ارتكاب الفعل الأثيم لا تُظهرون أي خجل، والآن وأنتم على وشك أن تُعالجوا من الخطيئة تخجلون؟ هل تخجلون من التَّحرر من الخطيئة؟ وكان يجب أن يكون هذا هو سلوككم وأنتم تخطئون؟ هل انتظـرتم حتى وقت التَّبرير لتحمرّوا خجلاً، بينما أن ذلــك لم يكــن حالكم وأنتم تخطئون؟ ...

لا تعودوا تحتجُّون بقولكم، لقد أخطأت مرَّات كـــــثيرة، فكيف يمكنني أن أخلص؟ لأن ما لا تستطيعون أن تعملوه فالله يستطيع، وقدرته قادرة حتى إلى محو كل خطاياكم].

ويتحدَّث القدِّيس يوحنا ذهبي الفم في مواضع كثيرة مـــن كتاباتـــه

المراحل التاريخيَّة للسِّر – بعد منشور ميلان وحتى لهاية القرن السادس ١٤١

الغزيرة عن ضرورة التَّوبة والاعتراف قبل نوال المعموديَّة لأولئك الذين لم يقبلوا الإيمان بعد. وضرورة التَّوبة والاعتراف للمؤمنين الــــذين يبغــــون التقدُّم للتَّناول من الأسرار المقدَّسة.

ففي شرحه لإنجيل القدِّيس متى (٥:٣) «حيئنذ خرج إليه أورشــليم وكل اليهوديَّة، وجميع الكورة المحيطة بالأردن، واعتمدوا منـــه في الأردن معترفين بخطاياهم»، فيقول:

[... لأنه في الحقيقة هو وقت الاعتراف لكل من المقبلين على المعموديَّة، وللذين اعتمدوا. لأنه لهؤلاء هو بمثابة توبــة لينالوا الأسرار المقدَّسة، ولأولئك وهم الذين اغتســلوا مــن نجاساتهم بعد المعموديَّة هو اقتراب إلى مائــدة الإفخارســتيًا بضمير طاهر]<sup>(٢٥)</sup>.

وفي عظته (٨:٣٧) على إنجيل القدِّيس مـــــــى (٢١:١١-٢٤) يشــــير بوضوح إلى أن غفران الخطيئة يكون بالتَّوبة والاعتراف فيقول:

[إن كثيرين عند رجوعهم من القبــور قــد اعتــادوا أن يغتسلوا في الحال، ولكنهم عند رجوعهم مــن المســارح لا يتأوهون ولا يذرفون الدُّموع مدراراً.

ففى الحقيقة الإنسان الميت ليس بغير طاهر، إنما الخطيئة هى التي تسبِّب مثل هذه الوصمة. وعشرة آلاف نبع مساء لا يمكن أن تطهِّرهـا، ولكنـــها تطهَّــر بالـــدُّموع وحـــدها والاعتراف]<sup>(٢١)</sup>.

ويرى القدِّيس يوحنا ذهبي الفم أن صمت الإنسان وسكوته مقابل

<sup>25-</sup> Chryst., hom. 10.6 in Mt., Cf. NPNF., 1<sup>st</sup> ser., Vol. X, p. 65. 26- Ibid., p. 248.

من يشتمه ويسبّه، يُحسب له بمثابة توبة واعتراف، لأنه عندما لا يـــدافع عن نفسه إزاء الشَّتائم التي توجَّه إليه، فذلك هو بمثابة اعتراف وإقرار بها. وأورد مثلاً لذلك في قصَّة شمعي بن حيرا عندما صار يسب داود بلعنات بلا عدد، فحنق عليه الرَّئيس الذي كان مع داود بشدَّة فقال لـــه داود: «دعوه يسب لأن الرَّب قال له سب داود. ومن يقول لماذا تفعل هكذا» (٢صموئيل ٢١٦). ويعقِّب ذهبي الفم على ذلك بقوله: [... لأن داود كان ذا قلب نادم ومتواضع، وهذا ما غسل

خطایاه، لأنه حُسب له اعتراف وتوبة](۲۷).

وعند ذهبي الفم لا ينحصر مفهوم الاعتراف بالخطيئة كوسيلة للتَّوبة ومغفرة الخطايا بطريقة ميكانيكيَّة فحسب، ولكن على الخاطئ أن يجتاز بأعمال توبة قبل اعترافه تؤكّد صدق نيته، سواء كانت بكاء أو صوم أو أعمال اتضاع، أو أعمال رحمة، مع صلاة واعتراف أمـــام الله بخطيئتــه. والصَّوم الأربعيني المقدَّس هو زمان التَّوبة.

ففي كلامه عن الاستعداد لعيد القيامة يقول في إحدى مقالاته: [إن الآباء لمعرفتهم أننا نقع في الخطيئة طوال العام، أعدوا لنا الصَّوم الأربعيني لكي نطهِّر ذواتنا من الخطيئة بالصَّلاة وبعمل الرَّحمة والصَّوم والبكاء والاعتراف، وبكل ما نقدر عليه حتى نتقدَّم إلى عيد القيامة بضمير طاهر]<sup>(٢٨)</sup>.

إن القدِّيس يوحنا ذهبي الفم لم يتكلَّم فقط عن الاعتراف بالخطايــــا أمام الكاهن، بل أيضاً ذكر ضرورة الاعتراف بما أمام الله أولاً. بل إنه لم يغفل أهميَّة الصَّوم الأربعيني وأعمال الرَّحمة، والصَّلاة، في غفران الخطايا.

<sup>27-</sup> Chryst., hom. 4.6 in 2Cor., Cf. NPNF., 1<sup>st</sup> ser., Vol. XII, p. 299. 28- PG 48, 867.

المراحل التاريخيَّة للسِّر - بعد منشور ميلان وحتى لهاية القرن السادس 🛛 ١٤٣

لأننا عندما نقارن النَّص السَّابق ذكره مباشرة مع عظته الرَّابعــة علـــى ''إقامة لعازر''، والتي من المحتمل أن تكون قد أُلقيت في الصَّوم الكـــبير يمكننا أن نرى أي نوع من الاعتراف يقصده ذهبي الفم. فيقول:

[لماذا تخجل من الاعتراف بخطاياك؟ هل ستخبر بما إنساناً يعيِّرك بما؟ هل ستعترف بما أمام خادم مثلك قد يخبر الآخرين بأفعالك؟ أنت ستعترف للرَّب المدبِّر، صديق الإنسان، الطبيب الذي ستكشف له جراحاتك ... يقول الرَّب أخــبرني أنــا وحدي بخطاياك سواً حتى أشفيك من جراحك، وأخلَّصـك من أمراضك]<sup>(٢٩)</sup>.

وفي عبارة شهيرة للقدِّيس غريغوريــوس النَّيســـي (٣٣٥-٣٩٥) يخاطب بما التَّائبين، ويحضَّهم على اتخاذ أب اعتراف لهم، فيقول:

[اسكبوا قدامي دموعاً حارة وغزيرة، وأنا أعمل معكم هذا العمل بعينه. خذوا خادم الكنيسة شريكاً أميناً لكسم في حزنكم، وأباً روحياً ... فينبغي إذاً أن تعتبروا الذي ولسدكم بالله أعلى من الذين ولدوكم بالجسد. فاكشفوا له أسراركم بجسارة أعظم. اكشفوا له أسرار نفوسكم كما يكشف المريض جراحه الخفيَّة للطبيب، فتنالون شفاءً].

التَّوبة والاعتراف في القوانين الكنسيَّة المنسوبة للقلِّيس باسيليوس الكبير

تخبرنا الدِّراسات الآبائيَّة أن قوانين القدِّيس باسيليوس الكبير (٣٣٠– ٣٧٩م) هي من مدوَّنات القرن الخامس أو السَّادس المــيلادي، وهـــي منسوبة إلى القدِّيس باسيليوس لتنال شهرتها وديمومتها، ولكن اختلفـــت

<sup>29-</sup> PG 48, 1012 ; Cf. Patachovsky & C. Vogel, op. cit., p. 42, 43.

الآراء فيما إن كانت هي قوانين مصريَّة أم غير مصريَّة(٣٠).

وفي القانون رقم (٣٤) من هذه القوانين نقرأ: ''إذا ارتكبت امـــرأة الزِّنا فأنَّبها ضميرها واعترفت بزلَّتها يُفرض عليها عقاب الزَّانية، وتُمنـــع المدَّة المعيَّنة من الشَّركة بدون أن يُعلن أمرها لئلا تتعرَّض لخطر القتل''.

ويشير القانون رقم (٥٨) إلى أن عقاب الزَّاني هو أربع سنوات مـــع النَّائحين، وخمس سنوات في السَّامعين، وأربع سنوات مـــع الـــرَّاكعين، واثنتان مع المؤمنين، وفي لهاية الخمس عشرة سنة يُقبل في الشَّركة<sup>(٣١)</sup>.

وفي القانون رقم (٩٣) منها نقرأ: ''إذا سقط واحــد في خطيئــة ويعترف بما وأنه متألّم القلب، فليعن وليداوى من كبير الإكليروس أو من الأسقف، ويتعلّم أن يتحفَّظ منها، ويحزن على خطاياه الأولى''.

وما يلفت النَّظر هنا هو شدَّة العقوبات الموقَّعة على مرتكبي الخطايا الكبيرة. فالزَّاني يُحرم من الشَّركة من الأسرار المقدَّسة خمس عشرة سنة. والزَّانية سبع سنوات مع محافظتها أثناء ذلك على العفَّة (القانون رقم ٤٤). والقاتل عمداً عشرين سنة (القانون ٥٦)، وشاهد الزُّور عشر سينوات (القانون ٢٤). أما من يُرغم على شهادة الزُّور فعقابه ست سنوات محروماً من الشَّركة (القانون ٨٢). والذين ارتدوا عن الإيمان بعد تعرُّضهم لعذابات طويلة إحدى عشرة سنة (القانون ٥٨). ووصلت القروانين في تشدُّدها إلى أن من ينكر المسيح، ثمَّ يعترف بخطيئته ويتوب، يبقى نائحاً مدَّة حياته، حيث يُسمح له بتناول الأسرار المقدَّسة ساعة موته (القانون ٧٣).

وإن الاتحاه إلى قصر الاعتراف على الكاهن أو الأسقف اعترافاً سرياً

٣٠- انظر للمؤلّف كتاب: ''القوانين الكنسيَّة المنسوبة للقدِّيس باسيليوس الكبير''. ٣١- حنانيا كساب، مجموعة الشَّرع الكنسي، مرجع سابق، ص ٨٩٥ المراحل التاريخيَّة للسِّر - بعد منشور ميلان وحتى لهاية القرن السادس ١٤٥

حتى في الخطايا الكبيرة فقد بات هو الأكثر شيوعاً، ولكن في تـــدرُّج بطئ. ولقد ظلَّ تعبير ''الخطيئة المميتة'' قائماً حتى زمن قوانين القـــدِّيس باسيليوس الكبير، فيقول القانون رقم (٣٢): ''الإكليريكي الذي يُعــزل لارتكابه خطيئة مميتة لا يُقطع من الشَّركة، إذ لا يجوز أن يُفرض عقابان على خطيئة واحدة''<sup>(٣٢)</sup>.

التَّوبة والاعتراف في القرنين الخامس والسَّادس في الإسكندريَّة

وإن عُدنا إلى كنيسة الإسكندريَّة في غضون القــرن الخــامس أو السَّادس للميلاد نعرف أنه من بواكير الكتابات الآبائيَّة التي تحدَّثت عـــن الاعتراف السِّري هو ما يذكره ديوناســيوس الأريوبــاغي في القَّــرن الحامس<sup>(٣٣)</sup>: <sup>21</sup>إن صلوات القدِّيسين تنفع حداً، وكذا من تقدَّم إلى رحل بار واعترف له بآثامه، فإنه ينال صفحاً كأنه من الله ...<sup>21</sup>.

ومن قوانين هيبوليتس القبطيَّة في القرن السَّادس الميلادي نعرف أن الكنيسة في مصر لم تكن تفرِّق بين أنواع الخطايا، لكنها كانت توقَّــع العقوبة على المخطئ على مقدار خطيئته، وذلك بالقطع من الكنيسة حتى يتوب. فخطايا الزِّنا والكلام الخبيث، والسِّحر، والتَّنجيم، ومحبَّة العــالم، ومن يحلف، أو من يشتكي النَّاس، أو يزدري بحم ... الخ، كان لا يُسمح لهؤلاء بالمعموديَّة. ويقول القانون رقــم (٣:١٥) في ذلــك: "... وإذا وُجدوا من بعد المعموديَّة في مثل هذه الرَّذائل، فليخرجوا من الكنيسة

٣٢- نفس المرجع، ص ٨٩١ ٣٣- أثبتت الدِّراسات الآبائيَّة الحديثة أن الأقوال المنسوبة لديونيسيوس الأريوباغي هي كتابات تعود إلى حوالي القرن الخامس الميلادي، حيث دوُّنت في سوريا حــوالي سنة ٥٠٠م. وقد استعار منها القدِّيس ساويرس الأنطاكي (٤٦٥–٣٣م) في كتاباته. Cf. ODCC, 2<sup>nd</sup> edition, p. 406. ١٤٦ سرّ التُّوبة والاعتراف

حتى يتوبوا ببكاء وصوم ورحمة''.

أما قوانين الرُّسل – أو قوانين المحامع المسكونيَّة أو المكانيَّــة الـــتي تعترف بما الكنيسة القبطيَّة – فلم تشر إلى الاعتــراف السِّــري علـــى الكاهن. وكانت أوَّل إشارة وصلت إلينا عنه هي القانون رقم (١٠٢) من قوانين محمع ترولو المنعقد سنة ٦٩٢م.

التَّوبة والاعتراف عند الْقَدِّيس أغسطينوس وفي الغرب

أمًّا القدِّيس أغسطينوس (٣٥٤–٣٣٠م) فبعد أن صنَّف مختلف أنواع الخطايا أشار إلى الطُّرُق التي بموجبها تُغفر كل مجموعة منها. فالمجموعـة الأولى يسميها الخطايا البسيطة أو الزَّلات أو الهفوات، وهي تشمل خطايا النَّظَر والسَّمع واللَّسان، كالكلمات القاسية والضَّحك الـذي يتحـاوز الحدود، والإفراط في الأكل والشُرب، أو عدم الاعتدال في الزَّواج. وهذه الخطايا تتطهَّر وتُغفر بواسطة تلاوة المزمور الخمسين وأعمـال الرَّحـة والصَّدقة<sup>(٢٢)</sup> مع الصَّوم.

فعند القدِّيس أغسطينوس عمل الرَّحمة أي الصَّدقة يجب أن يقتــرن بالصَّلاة والصَّوم، وبحياة روحيَّة صحيحة كاملة. والقدِّيس أمبروســـيوس (٣٣٩-٣٩٧م) أسقف ميلان له أيضاً نفس الرأي.

وهناك مجموعة خطايا أخرى بحسب رأي القدِّيس أغسطينوس يلزم أن تخضع للعقوبة الكنسيَّة، وهي تشمل: عبادة الأصنام، التَّنجيم، أعمال الشِّفاء باستخدام السِّحر، الانقسام، القتل، الزِّنا، الـــدَّعارة، السَّــرقة، النَّهب، شهادة الزُّور، تدنيس المقدَّسات، السُّكر، محبَّة المال (البُخــل)،

٣٤- «الماء يطفئ النَّار الملتهبة، والصَّدقة تقاوم الخطيئة» (سيراخ ٣٣:٣).

الغش، والافتراء.

فهذه الخطايا تُغفر بواسطة الكنيسة بعد أن تُفرض علمي الخماطئ أنواع من التَّاديبات الكنسيَّة، ثمَّ ينال الخاطئ الحل من الأسقف المذي أُعطي سلطان الحل والرَّبط. وهذه المصالحة كانتَ تجري ممرَّة واحمدة فقط. ومن يسقطَ في واحدة من هذه الخطايا الكبيرة مرَّة أخرى، كمان يُفرز من الجماعة بقيَّة أيام حياته<sup>(٣٠)</sup>.

أمًّا طقس المصالحة لقبول الخاطئ في شركة الكنيسة، فكان يتم على نوعين، إمَّا سرياً بعد توبة سريَّة أمام الكاهن وذلك للخطايا التي ارتُكبت سراً. وإما علناً إن كانت العلنيَّة ضروريَّة، وذلك في الخطايا العلنيَّة. وهذه الحالة الأخيرة كانت تُطبَّق فقط على خطايا عدم العفَّة، والزِّنا، وعبـــادة الأصنام، والقتل<sup>(٣٦)</sup>.

فعن طريق أفكار القدِّيس أغسطينوس (٣٥٤–٣٣٠م) نشأ في الغرب مفهوم ''الخطايا المميتة'' التي تحرم الإنسان من النِّعمة والتي تتطلَّب حــلاً سرائرياً، و''الخطايا العرضيَّة'' التي لا تؤثَّر في عمل النَّعمة، والتي يكَفيها عمل النَّدامة والتَوبة. ولكن هذا الفكر الأوغسطيني لم يــدم طـويلاً في الغرب. إذ ظهر في أيرلندا طريقة حديدة لممارسة سرّ التَّوبة علــى يــد القدِّيس باتريك أسقف أيرلندا (٣٧٣–٣٤٠م). ففي الأديرة كان الرُّهبان الشُيوخ يقودون المبتدئين بفضائلهم الرُّوحيَّة. فطبَّق باتريك هذه الطَّريقة

۳۵- رسالة ۷:۱۶۲

36- Patachovsky & C. Vogel, op. cit., p. 47, 48.

١٤٦ سرّ التَّوبة والاعتراف

حتى يتوبوا ببكاء وصوم ورحمة''.

أما قوانين الرُّسل – أو قوانين المحامع المسكونيَّة أو المكانيَّــة الـــتي تعترف بما الكنيسة القبطيَّة – فلم تشر إلى الاعتــراف السِّــري علـــى الكاهن. وكانت أوَّل إشارة وصلت إلينا عنه هي القانون رقم (١٠٢) من قوانين محمع ترولو المنعقد سنة ٦٩٢م.

التَّوبة والاعتراف عند القدِّيس أغسطينوس وفي الغرب

أمَّا القدِّيس أغسطينوس (٣٥٤–٣٥٠م) فبعد أن صنَّف مختلف أنواع الخطايا أشار إلى الطُّرُق التي بموجبها تُغفر كل مجموعة منها. فالمجموعـة الأولى يسميها الخطايا البسيطة أو الزَّلات أو الهفوات، وهي تشمل خطايا النَّظَر والسَّمع واللَّسان، كالكلمات القاسية والضَّحك الـــذي يتحــاوز الحدود، والإفراط في الأكل والشُّرب، أو عدم الاعتدال في الزَّواج. وهذه الخطايا تتطهَّر وتُغفر بواسطة تلاوة المزمور الخمسين وأعمــال الرَّحــة والصَّدقة<sup>(٢٢)</sup> مع الصَّوم.

فعند القدِّيس أغسطينوس عمل الرَّحمة أي الصَّدقة يجب أن يقتــرن بالصَّلاة والصَّوم، وبحياة روحيَّة صحيحة كاملة. والقدِّيس أمبروســـيوس (٣٩٩ـ٣٩٧م) أسقف ميلان له أيضاً نفس الرأي.

وهناك مجموعة خطايا أخرى بحسب رأي القدِّيس أغسطينوس يلزم أن تخضع للعقوبة الكنسيَّة، وهي تشمل: عبادة الأصنام، التَّنجيم، أعمال الشِّفاء باستخدام السِّحر، الانقسام، القتل، الزِّنا، الـــدَّعارة، السَّــرقة، النَّهب، شهادة الزُّور، تدنيس المقدَّسات، السُّكر، محبَّة المال (البُخــل)،

٣٤- «الماء يطفئ النَّار الملتهبة، والصَّدقة تقاوم الخطيئة» (سيراخ ٣٣:٣).

الغش، والافتراء.

فهذه الخطايا تُغفر بواسطة الكنيسة بعد أن تُفرض علمى الخساطئ أنواع من التَّاديبات الكنسيَّة، ثمَّ ينال الخاطئ الحل من الأسقف المدي أُعطي سلطان الحل والرَّبط. وهذه المصالحة كانتَ تجري ممرَّة واحمدة فقط. ومن يسقط في واحدة من هذه الخطايا الكبيرة مرَّة أخرى، كمان يُفرز من الجماعة بقيَّة أيام حياته<sup>(٣٠)</sup>.

أمًّا طقس المصالحة لقبول الخاطئ في شركة الكنيسة، فكان يتم على نوعين، إمَّا سرياً بعد توبة سريَّة أمام الكاهن وذلك للخطايا التي ارتُكبت سراً. وإما علناً إن كانت العلنيَّة ضروريَّة، وذلك في الخطايا العلنيَّة. وهذه الحالة الأخيرة كانت تُطبَّق فقط على خطايا عدم العفَّة، والزِّنا، وعبادة الأصنام، والقتل<sup>(٣٦)</sup>.

فعن طريق أفكار القدِّيس أغسطينوس (٣٥٤–٣٣٠م) نشأ في الغرب مفهوم ''الخطايا المميتة'' التي تحرم الإنسان من النَّعمة والتي تتطلَّب حــلاً سرائرياً، و''الخطايا العرضيَّة'' التي لا تؤثَّر في عمل النَّعمة، والتي يكَفيها عمل النَّدامة والتَّوبة. ولكن هذا الفكر الأوغسطيني لم يــدم طــويلاً في الغرب. إذ ظهر في أيرلندا طريقة حديدة لمارسة سرّ التَّوبة علــى يــد القدِّيس باتريك أسقف أيرلندا (٣٧٣-٣٤٩م). ففي الأديرة كان الرُّهبان السُّيوخ يقودون المبتدئين بفضائلهم الرُّوحيَّة. فطبَّق باتريك هذه الطَّريقة

۳۰- رسالة ۷:۱۶۲

36- Patachovsky & C. Vogel, op. cit., p. 47, 48.

سرّ التُّوبة والاعتراف

١٤٨

في كنيسته، وجعل منها طقساً للتَّوبة، وبدل الرَّاهب أقام كاهناً، وبـــدل المبتدئ أقام تائباً. وهكذا فقدت التَّوبة صفتها العلنيَّة، وأصبحت خاصة أو سريَّة، قابلة للتِّكرار. فهناك اعتراف فردي للكاهن بالخطايا أياً كـــان نوعها، كبيرة أم صغيرة، يفرض الكاهن بعدها أعمال توبة على التَّائبين، ويعود بعدها التَّائب ثانية إلى الكاهن لينال الحِل.

ثمَّ جاء الرَّاهب الأيرلندي كولومبان (٤٠-٢٦٥م) فأدخل عادات بلاده في كل أرجاء أوروبا، وأجاز لكل المسيحييِّن أن يتقدَّموا إلى ســرّ التَّوبة كلما دعت الحاجة إلى ذلك. إلاَّ أن هذه الممارسة الجديدة وجدت في البداية مقاومة ومعارضة شديدتين، إلاَّ ألها فرضت ذاتها فيمــا بعــد. وبعد قرنين من الزَّمان تعمَّمت هذه الممارسة في كل مكان.

تأثير التَّقليد الرَّهباني على سرّ التَّوبة والاعتراف في الكنيسة

ففي هذا الوقت من تاريخ الكنيسة، بدأ سرّ الاعتراف يتَّخذ طـــابع التَّقليد الرَّهباني القديم الذي انتشر انتشاراً واسعاً شرقاً وغرباً، وأثَّر على ممارسات الكنيسة في هذا السِّر.

فما يلزم الإشارة إليه هنا هو أن الطّريق الرَّهباني بدأ في ممارسة حياة التَّوبة اليوميَّة بتوطيد العلاقة بين الرَّاهب أو المتوحِّد، وبين الله في حياة الصَّلاة. فعن هذه العلاقة الحميمة والتي تتوفَّر للمتوحِّد في حياة السُّكون والهدوء التي يحياها لله، ولله وحده، يسرى سرّ التَّوبة والشِّفاء في كـل كيانه الدَّاحلي حتى تنطبع ملامح هذا الشِّفاء على محيَّاه مـن الخارج، وعلى سلوكه وكلماته أيضاً، وحتى أفكاره الباطنيَّة.

فالرَّاهب أو المتوحِّد ليس ملاكاً بلا خطيئة، لكنه إنســــان خــــاطئ يبتغي خلاص الله ورحمته، وقد جعل هذا الهدف هو هدف حياته الأوَّل

والأخير، ومن ثمَّ فقد كرَّس كل حياته لأجله.

يتلخَّص التَّقليد الرَّهباني في أب روحاني يقود جماعة من أبنائــه في طريق التَّوبة. وكل عمل مهما صغر لابد للابن أن يُخبر به أباه الرُّوحي، ومن ثمَّ فقد صار خلاص الابن مرتبطاً بأبيه الرُّوحي الذي سيقدِّم عنــه حساباً في يوم الدِّين. ومن هنا كان لزوم الطَّاعة الكاملة من الابن لأبيــه في كل ما يسديه إليه من توجيهات ونصائح.

وفي رسائل القدِّيس أنبا أنطونيوس (٢٥١– ٣٥٦م) أب رهبان العالم كلَّه، ومؤسِّس هذا الطَّريق السَّماوي، وأيضاً رسائل تلميذه أنبا مقـــار الكبير (٣٠٠–٣٦٠م) التي تسلَّم منه قيادة هذا الطُّريق من بعده، والـــتي وجهاها لأولادهما الرُّهبان يوضِّحان فيها المراحل التي يعبر عليها الرَّاهب في علاقته بالله حتى يصل إلى ميناء الخلاص.

في رسائل القدِّيس أنبا أنطونيوس الكبير

يشير أنبا أنطونيوس في رسالته الأولى إلى المنهج الذي تعامل بــــه الله مع كل إنسان اختار من كل قلبه هذا الطّريق، فيقول:

[قبل كل شئ يدعوهم الرُّوح، ويجعــل الجهــاد خفيفاً عليهم، ويحلَّى لهم أعمال التَّوبة، ويعلَّمهم كيــف ينبغـــي أن يتوبوا بالجسد والنَّفس، حتى يبلغ هم إلى التَّحول الكامل نحو الله حالقهم].

ولسنا الآن بصدد شرح لرسائل القدِّيس أنبا أنطونيوس، ولكـــني أكتفي هنا بإيراد بعض النُّصوص المنتقاة، والتي أرجو من القارئ ألاَّ يعبر عليها عبوراً سريعاً، وذلك لكي يتعرَّف على أبدع وأنقى ما كُتب عـــن كيفيَّة حياة التَّوبة في كل الأحيال وحتى اليوم. سرّ التَّوبة والأعتراف

10.

فعند القدِّيس أنبا أنطونيوس تكتمل التَّوبة بالجســد والــنَّفس، لأن النَّفس إذا صارت مسكناً للأرواح الشِّريرة يصير الجسد أيضــاً مكمنــاً للأسرار الشِّريرة التي تختفى فيه، وذلك بسبب أن الإنسان يُسر بإرادته، ويُغلب من أفكاره، وينشغل بالأمور التي تُزرع في قلبه ويفرح بها، ويظن في نفسه ألها أسراراً عظيمة مختارة، ويزكى ذاته فيما يصنعه. فعلى مثل هــذا الإنسان تتسلَّط الأبالسة بقوَّة عظيمة، لأنه لم يرذلها أمام جميع النَّاس<sup>(٣٧)</sup>.

وفي توضيح أكثر عن علاقة النَّفس بالجسد يقول: [ينبغي أن تعلموا أننا نحن نقـــدِّم أحســـادنا لخدمتـــهم (الأبالسة) إذ أن نفوسنا تتقبَّل شرورهم، وحين تقبلها تجعلها ظاهرة في الجسد الذي نسكنه] (الرِّسالة السَّادسة).

إذاً عند الأنبا أنطونيوس تكتمل التَّوبة بالجسد والتَّفس معاً. فعـــن الشِّق الأوَّل أي الجسد يقول:

[يتطهَّر الجسد بالصَّوم الكثير، والسَّهر والصَّلوات والخدم التي بما يقمع الإنسان حسده، ويقطع من نفسه كل شهوات اللَّحم. وروح التَّوبة تكون مرشده له في هذه الأمور، وتختبره بواسطتها، لئلا يجعله العدو يرجع إلى ورائه].

ففي رسالته السَّادسة يقول:

[أقيموا حسدكم الذي أنتم لابسوه، واجعلوه مـــذبحاً، وضعوا فوقه جميع أفكاركم، واتركوا هناك كل مشورة شريرة قدَّامٍ الرَّب، وارفعوا أيدي قلوبكم إليه، أي إلى العقل الخالق، وصلوا إلى الله لكي ينعم عليكم بإتيان ناره العظيمة غير المرتيَّة

٣٧- الرِّسالة السَّادسة من رسائل القدِّيس أنبا أنطونيوس.

المراحل التاريخيَّة للسِّر – بعد منشور ميلان وحتى لهاية القرن السادس 101

من السَّماء لتحرق المذبح وكل ما عليه، فتخاف كهنة البعل التي هي أعمال العدو المضاد، وتمرب من وجهكم كما مـــن وجه إيليآ النَّبي. وحينئذ تنظرون سحابة قدر كف إنسان فوق البحر، تؤتيكم المطر الرُّوحاني، الذي هو عزاء الرُّوح القُدُس].

هذا من جهة توبة الجسد، أمَّا عن توبة الـــنَّفس فيقـــول أنبــــا أنطونيوس الكبير:

[بعد ذلك يبتدئ الرُّوح مرشده يفــتح عــيني نفســه ويمنحها التَّوبة حتى تتطهَّر، والعقل<sup>(٢٨)</sup> أيضاً يبدأ أن يميِّــز بين النَّفس والحسد، عندما يبتدئ أن يتعلَّم مــن الــرُّوح كيف يطهر كليهما بالتَّوبة].

إذاً الرُّوح القُدُس يعلَّم العقل (أو القلب) أن يميِّز بين ما هو للجسد، وما هو للنَّفس، ذلك لأن القدِّيس أنبا أنطونيوس في رسالته الأولى هــــذه بالغة الأهميَّة سيوضِّح فيما بعد قليل كيف أن جراحات الـــنَّفس تمتـــزج بالجسد وتظهر في تصرفاته. فالتَّمييز هنا مطلب أساســـي مــن الــرُّوح للعقل، لكي لا يتخبَّط الإنسان في جهادات لا تؤتي ثمارها. فهو يــَـدعو دائماً أولاده بقوله:

[الأبناء الإسرائيلييِّن الأطهار في جوهرهم العقلي]. ويؤكِّد ذلك لهم بقوله في الرِّسالة السَّابعة: [يحتاج الإنسان العاقل أن يعرف نفسه ... وأن يعرف أيضاً أن كل خطيئة وإثم هي غريبة عن طبيعة جوهره العقلي].

٣٨– العقل عند الأنبا أنطونيوس وعند كل آباء الكنيسة هو ما يُعرف في اليونانيَّة باسم ٧٥٥ς (نوس) أي العقل الذي يدرك الرُّوحيات، ويُسمَّى كثيراً ''القلب''. وهو غير العقل البشري brain . سرّ التَّوبة والاعتراف

[وإذ هو يتعلَّم من الرُّوح، يصير العقل مرشداً لنسا إلى أعمال النَّفس والجسد، ويعرِّفنا كيف نطهِّرهما. ويفصلنا عن كل ثمار اللَّحم التي اختلطت بكل أعضاء الجسد منذ المعصية الأولى. ويرد كل عضو من أعضاء الجسد إلى حالته الأولى، حتى لا يبقى فيه شئ من روح الشيطان، فيحضر الجسد تحت سلطان العقل متعلماً من الرُّوح، كما يقول القدِّيس بولس الرَّسول: «أقمع حسدي واستعبده» (١كورنئوس ١٧:٩). لأن العقل يطهره في أكله، وفي شربه، وفي نومه. وبالإجمال في سائر تصرُّفاته].

ويستطرد القدِّيس أنبا أنطونيوس فيقول:

[والآن يا أولادي الأحباء ... إذا بذلت النَّفس قصارى جهدها، ولازمت الشَّهادة التي يحملها الرُّوح للعقل، فإن النَّفس والجسد يتطهَّران كليهما من هذا النَّوع من المرض<sup>(٣٩)</sup>. أمَّا إذا ازدرى العقل بهذه الشَّهادة التي يحملها فيه الرُّوح، تقوى عليه الأرواح الشَّريرة، وتزرع في الجسد كل الأوجاع، وتحرِّك وتثير حرباً قويَّة ضده إلى أن تتعب النَّفس وتمرض، فتصرخ وتطلب من أين تأتيها المعونة. ثمَّ إذ تتوب وتطيع وصايا الرُّوح، تُشفى حينئذ، وتقتنع أن تجعل راحتها في الله، وأنه هو سلامها].

واضح هنا أن خطايا الحسد عندما تستحوذ على الإنسان المتـــهاون بوصايا الرُّوح تسبِّب حينئذ مرضاً للنَّفس، ومن ثمَّ تنعكس أوجاع النَّفس

٣٩- القدِّيس أنطونيوس يتحدَّث هنا عن حركة الشَّهوة في الجسيد.

ويقول أيضاً:

على تصرُّفات الجسد، ويصير الإنسان إلى حال أردأ. ولــــذلك يشـــدِّد القدِّيس أنبا أنطونيوس ويكرِّر بقوله:

[وهذه الأقوال قلتها لكم يا أحبائي، لكي تعلموا كيف أنه يلزم للإنسان أن يتوب بالجســد وبــالنَّفس، وأن يطهِّرهمــا كليهما. فإذا غلب العقل في هذا الجهــاد، حينئــذ يصــلي بالرُّوح، ويبتدئ يطرد من الجسد أوحاع النَّفس التي تأتي عليه من إرادتها الخاصة. حينئذ يكون للرُّوح شركة محبَّة مع العقل، لكونه يحفظ الوصايا التي علَّمه إياها الرُّوح].

هنا يكرَّر القدِّيسَ أنبا أنطونيوس مراراً وتكراراً أن الرُّوح القُدُس هو الذي يعلَّم العقل (أي القلب) كيف يسير في حياة التَّوبة. ويقول في ذلك أيضاً:

[... والرُّوح يعلَّم العقل كيف يطبَّب كــل جراحــات النَّفس، ويترع عنها الأوجاع، واحدة بعد الأخرى، تلك التي امتزجت بأعضاء الجسد. والأوجاع الأخرى الخارجــة عــن الجسد، التي امتزجت بالإرادة].

وهكذا يتَّضح أمامنا أن خطايا أو أوجاع أو جراحات الجسد تكون إمَّا بسبب أوجاع النَّفس وجراحاتما التي تنعكس بدورها على الجسد. وإمـــا بسبب ضعف الإرادة التي ضعفت من جرَّاء تكرار الخطيئة والانغماس فيها.

وبعد أن يتحدَّث القدِّيس أنبا أنطونيوس عن كيف أن الرُّوح يعلَّم العقل أن يضع قانوناً للعينين لتنظرا باستقامة وبطهمارة، وللأذنمين أن تسمعا بسلامة، وأن يعلَّم اللَّسان طهارته، ويشفي حركمات الأيمدي، ويطهِّر البطن في أكلها وشربها، وكيف يميِّز أفكار الشَّهوة، ويعطمي للرِّحلين طهارهما لتسعيان باستقامة كإرادة الله، يقول: [... إلى أن يتغيَّر الجسد كله، ويتحدَّد، ويصير تحــت سلطان الرُّوح. وأرى أنه إذا تطهَّر الجسد كله، ونال مــلء الرُّوح، فإنه يكون قد اتخذ شيئاً من الجسد الرُّوحي المزمع أن يُظهر في قيامة الأبرار].

ذلك كله بسبب قانون روحي يشرحه الأنبا أنطونيوس في رســـالته الرَّابعة يقول فيه:

[الرُّوح لا يسكن في نفس إنسان قلبه نجس، أو في حسد يخطئ. فلكونه قوَّة مقدَّسة فهو بعيد عن كل غش].

ويختتم القدِّيس أنبا أنطونيوس رسالته الأولى بقوله:

[وهذا قلناه من أجل أوجاع النَّفس التي امتزجت بأعضاء الطبيعة الجسديَّة التي تتحرَّك فيها النَّفس، وتعمل (بواسطتها)، حتى أن النَّفس تصير مرشدة للأرواح الشِّريرة التي بما صارت فاعلة في أعضاء الجسد. ولكني قلتُ أيضاً أن للنَّفس حركات أخرى خارجاً عن الجسد، نريد أن نعرفكم بما الآن: الكبرياء وهو وجع من أوجاع النَّفس خارجاً عن الجسـد. وبالمُسل: التَّفاخر والحسد، الكراهية، الضَّجر، الملل، وبقية الآلام.

فإذا أسلمت النَّفس ذاتما لله من كل قلبها، فإن الله يتحنَّن عليها ويمنحها روح التَّوبة الذي يشهد لها على كل خطيئة، لكي لا تدنوا منها مرَّة أخرى، ويُظهر لها أولئك الذين يقومون ضدها، ويطلبون أن يعوقوها عن أن تفصل نفسها منهم، ويقاومونها بشدة لكي لا تثبت في التَّوبة. فإن احتملت وداومت على طاعة الرُّوح الذي يشير عليها بالتَّوبة، فإن اتعاب

102

100 المراحل التاريخيَّة للسِّر – بعد منشور ميلان وحتى لهاية القرن السادس

الجسد في الصَّلوات الدَّائمة، والصَّوم الكــــثير، والتَّضـــرُّعات والهذيذ في كلام الله، والتجرُّد من العالم، والتَّواضع والدُّموع، ومداومة التَّذلُّل. حينئذ يرى الله الرَّحيم تعبها وخضـــوعها، فيتراءف عليها ويخلِّصها].

وبذلك يشهد القدِّيس أنبا أنطونيوس أن روح التَّوبة هو عطيَّة مــــن الله للذين يسلَّمون نفوسهم له من كل قلوبهم. فيقول في ذلك:

[لا تظنوا أن تقدُّمكم ودحولكم للحياة الرُّوحيَّة كان من عملكم الخاص، بل تفهَّموا أن قوَّة مقدَّسة تعينكم على الدُّوام. فجاهدوا أن تقدِّموا نفوسكم دائماً كذبيحة لله، لتعطوا فرحاً للقوَّة التي تعينكم، ومسرَّة لله في مجيئه، ولكل جماعة القدِّيسين، ولي أنا المسكين الفقير السَّاكن في هذا البيت الذي من طين وظلام] (الرِّسالة السَّادسة).

وذلك لكي لا تتحوَّل التَّوبة إلى حهادات بشريَّة تغــذيها الـــذَّات وليس الله، فتُورِّط الإنسان فيما هو أردأ وأشر. ويحذَّر القـــدِّيس أنبـــا أنطونيوس من ذلك الخطر فيقول:

[بالحقيقة يا أولادي، أريدكم أن تعلموا أن كثيرين اتَّبعوا النَّسك في حياتمم، إلاَّ أن عدم الإفراز قتلهم ... إذا أهملتم نفوسكم ولم تميِّزوا أعمالكم، تسقطون في يد إبليس حينما تظنون أنكم قريبون من الله، وفي توقُّعكم النَّسور تغطّيكم الظُّلمة ... وهذا هو السَّبب أنه من دون الاتضاع العظيم بكل قلوبكم وعقولكم وأرواحكم بالنَّفس والحسد، لا تقدرون أن

سرَّ التَّوبة والاعتراف

ترثوا ملكوت الله(٢٠)] (الرِّسالة السَّادسة).

ومن أجل ذلك يكرِّر القدِّيس أنبا أنطونيوس في رســـالته السَّـــابعة القول بأن الذي يحرِّر من الخطيئة ويمنح التَّوبة هو يسوع نفسه ولـــيس آخر سواه، فيقول:

[... ولهذا أيضاً أخلى يسوع ذاته من مجده، وأخذ شكل العبد<sup>(١٤)</sup>، لكى بعبوديَّته يجعلنا أحراراً. وكنَّا قد صرنا أغبياء، وفي جهالتنا ارتكبنا كل أنواع الشُّرور. وهو أخف شكل الجهالة لكى بجهالته نصير حكماء. وكنَّا قد صرنا فقراء، وفي فقرنا عدمنا كل فضيلة، وهو أيضاً أخذ شكل الفقر لكى بفقره يغنينا بكل حكمة وفهم<sup>(٢٤)</sup>. وليس هذا فحسب، بل وأخذ شكل ضعفنا، لكى بضعفه يجعلنا أقوياء. وصار مطيعاً للآب في كل شئ حتى إلى الموت، موت الصَّليب<sup>(٣٢)</sup>، لكى يموته تكون لنا القيامة. ولكى يبيد ذاك السذي له سلطان الموت، أي إبليس. فإن كنَّا حقاً نحرَّر أنفسنا بمحيًه، فإنسا نصير تلاميذ ليسوع، وننال فيه الميراث الإلهي].

وفي رسالته الخامسة يقول: [فالآن يا أولادي لا تغفلوا عن أن تصرخوا النَّهار واللَّيل

إلى الله، لتستعطفوا صلاح الآب، حتى ينعم لكم بمعونة مسن السَّماء، ويعلَّمكم، حتى تعرفوا ما هو الصَّالح لكم]. يقول أنبا أنطونيوس أيضاً: [لا تكنــز خطيئتك التي صنعتها، لأن أفضل ما يقتنيــه الإنسان هو أن يقر بخطاياه قدَّام الله ويلوم نفسه]<sup>(٤٤)</sup>.

كانت طلعته مضيئة بنور الرُّوح القُدُس، تنم عن نعمــة عظيمـــة وعجيبة. وكان متميِّزاً في رصانة أخلاقه وطهارة نفسه. بركة صلواته المقدَّسة تعيننا وتحفظنا وتؤازرنا آمين.

في تعليم القدِّيس أنبا مقار الكبير أمَّا عن تعليم القدِّيس أنبا مقار الكبير (٣٠٠–٣٩٠م) عن موضـوع التَّوبة والخلاص، فأحتار منه فقط مثالاً من تعليمه عن العلاقة التي تربط بين النِّعمة والجهاد فيما يختص بخلاص الإنسان، ودخل الإيمان في ذلك.

٤٤ – بستان الرُّهبان، مطرانية بني سويف، ١٩٦٨م، ص ٢٨٤

## سرّ التَّوبة والاعتراف

لكي تمتحن قصد الإنسان لترى هل يحفظ حبَّه نحو الله كاملاً بحيث لا يتفاوض مع الشِّرير في أي شئ، بل يسلّم نفسه كليَّة للنِّعمة؟ وهذه الطَّريقة عندما تنجح النَّفس مرَّة بعد مرَّة، وهي لا تُحزن النِّعمة في أي أمر، فإن الإنسان ينال معونة متزايدة. والنِّعمة نفسها تحد مرعى لها في النَّفس، وتضرب بحذورها في أعماق أعماقها، وفي كل أفكارها، إذ توجد النَّفس مقبولـــة وموافقة للنِّعمة بعد تحارب كثيرة، إلى أن تتشبَّع النَّفس تمامــاً بالنِّعمة السَّماويَّة التي تبدأ منذ ذلك الوقت فصاعداً أن تملــك في الإناء نفسه (أي إناء النَّفس)].

وعند القدِّيس أنبا مقار الكبير، الذي يغيِّر النَّفس هو الرُّوح القُدُس نفسه. ولكن ليس بمعزل عن إيمان الإنسان واشتياقه إليه. فيقول في عظته رقم (٤٤):

[الذي غيَّر الزَّانية إلى العفَّة والطَّهارة، وجعل طبيعة النَّسار المحرقة برداً على أولئك الذين كانوا في الأتون. والذي غيَّسر طبيعة الأسود الكاسرة لأحل دانيال، فإنه يستطيع أن يغيِّسر النَّفس التي كانت مقفرة وشرسة من الخطيئة إلى صلاحه الخاص، ومحَمَّته الشَّفوقة وسلامه، وذلك بالرُّوح القُدُس الصَّسالح ... ويمكننا الحصول على هذه الأشياء إن كنَّا نؤمن بسه ونحَبَّسه بالحق، ونحيا سالكين بحسب جميع وصاياه].

وفي توضيح أكثر يقول: [لا تستطيع أي نفس أن تعبر بذاتها بحر الخطيئـــة المــر، والهاوية الخطرة، هاوية قوَّات الظُّلمة وأهــواء الشَّــر، إن لم تحصل على روح المسيح الخفيف السَّماوي، الذي يعلو ويسير

فوق كل شرّ ويعبر عليه ... لأنسه بسدون المسسيح القائسد السَّماوي لا يستطيع أحد أن يعبر البحر الشِّرير، بحر قسوات الظُّلمة، وأمواج التَّجارب الُرَّة] (عظة ٤٤).

ويشير القدِّيس أنبا مقار في حتام عظته رقـــم (٤٤) إلى أن الإيمــان والصَّلاة بمداومة هما وسيلة نوال الرُّوح القُدُس الذي يتمِّم فينا كل وصيَّة بلا لوم، لكي لا يظن أحد أن المسيح يعبر بنا كل شر بدون رغبة منــا، وبدون إظهار استعدادنا الفعلي لتقبُّل معونته، فيقول:

[... لأنه إن لم ينل الإنسان وهو في هذا العالم، تقــديس الرُّوح بكثرة الإيمان والصَّلاة ويصير مشــتركاً في الطَّبيعــة الإلهيَّة، ويتشرَّب النِّعمة التي بما يستطيع أن يتمِّم كل وصــيَّة بنقاوة وبلا لوم، فإنه لا يكون معداً ولائقاً لملكوت السَّموات].

وهذا الشَّرح المسهب أوحزه الرَّب في قوله: «أنا الكرمة الحقيقيَّة، وأبي الكرَّام ... اثبتوا في وأنا فيكم. كما أن الغصن لا يقدر أن يأتي بثمر من ذاته إن لم يثبت في الكرمة، كذلك أنتم أيضاً إن لم تثبتوا فيَّ. أنسا الكرمة وأنتم الأغصان. الذي يثبت في وأنا فيه هذا يأتي بثمسر كسثير. لأنكم بدوني لا تقدرون أن تفعلوا شيئاً» (يوحنا ١:١٥–٥).

مما سبق يتَّضح أمامنا أننا من جهتنا يلزمنا الإيمان والصَّــلاة لكــي نثبت في المسيح، وعندما نثبت فيه تظهر أعمالنا الحسنة كثمرة ثباتنا فيه، فلا نظن فيما بعد أن أعمالنا الحسنة هي التي تثبِّتا في المســيح أو تقرِّبنــا إليه، لأننا لا نقدر أن نفعل شيئاً بدونه.

ومن أجل ذلك يقول أنبا مقار الكبير قوله الشَّهير: [كما أن بستاناً واحداً يستقي من ينبوع واحد، تنمــو

## سرّ التَّوبة والإعتراف

فيه أثمار مختلف مذاقها وألوانها، كذلك الرُّهبان فـاِنْهم يشربون من عين واحدة، وروح واحد ساكن فيهم، لكـن ثمرهم مختلف. فكل واحد منهم يأتي بثمر على قدر الفيض المعطى له من الله].

هذه هي جذور حياة التَّوبة، وهذا هو مدخلها الوحيد، فالمسيح لـــه المحد هو وحده الباب، وهو نفسه الطَّريق المؤدي إلى الحياة.

يقول القدِّيس أنبا مقار الكبير إنه لم يستطع أحد أن يكشف الشَّر الذي تغلغل في النَّفس بسبب معصية الإنسان حتى جعلها مظلمة. ولم يعرف أحد خطورة التَّغيير الذي أصاب النَّفس، وكيف أن العقل كان في الأصل نقياً يتأمَّل إلهه دائماً. وأما الآن فبسبب السُقوط اكتست السنَّفس بالعار، وعميت عينا القلب حتى لم تعودا تنظرا ذلك المحد. ثمَّ يقول:

[لا يوجد شئ في هذه الحياة يستطيع أن يشفي الإنســان من الخطيئة التي غرق فيها حتى صار غير قادر أن يرى الأشياء بوضوح، بل إن حضور المسيح وحده هو الذي يســتطيع أن يطهِّر النَّفس والجسد] (عظة ٤٥).

ويقول أيضاً في عظته الرَّابعة:

[فلنسعى إذاً بحماس وغيره أن نأتي إليه بقلب تائب حقاً، غير يائسين من الخلاص. لأن اليأس هو نفسه خطيئة وإثم، وذلك حينما يتملَّك علينا تذكُّر الخطايا السَّالفة، فيقود الإنسان إلى اليأس وقطع الرَّحاء وإلى التَّراحي والإ<sup>هم</sup>ال والكسل، لكي لا يعود يرجع إلى الرَّب لينال الخلاص، حيث أن إحسان الرَّب العظيم ولطفه هو ممتد لكل حنس البشر].

الراحل التاريخيَّة للسِّر - بعد منشور ميلان وحتى لهاية القرن السادس 171

إلاً أن القدِّيس أنبا مقار في عظته رقم (٢٩) يشرح كيف أن البعض تأتيهم نعم ومواهب الرُّوح القدس مقدَّماً، وهم يتقدَّمون حالاً في الإيمان والصَّلاة، بدون جهد أو عرق أو تعب، وهم موجودون في وسط العالم، وذلك بحكمة لا توصف لكي يمتحن الله حريَّة إرادتمم.

وكيف أن البعض الآخر برغم ألهم تركوا هذا العالم وتخلوا عنه بحسب الإنجيل، ويصرفون وقتهم في صلاة مستمرة وصوم وسهر وبقيَّة الفضائل، فإن الله لا يعطيهم النِّعمة في الحال، ولا الرَّاحة وفرح الرُّوح، بل يتأنى ويؤخِّر عطيَّته لهم. وذلك بحكمة أيضاً لأحل امتحان إرادتمم الحرَّة.

فالتوبة إذاً هي حياة في المسيح، يختار هو نوعها وأسلوبما، لأنه هـــو الذي خلق النَّفس، وهو وحده شافيها، والعارف بأسلوب خلاصها.

وقد كثر الذين يحضرون إلى أنبا مقار، فكان يرشدهم إلى طريــق العبادة. وكان الإخوة يقتربون إليه في خوف كمــا إلى شــيخ عظــيم وقدِّيس. ولكثرة تواضعه كان يسترشد بمن هو أصغر منه. وكان يفتقــد أولاده ويقودهم إلى التَّوبة باتضاعه الكثير.

وإننا في سيرة أنبا مقار الكبير لا نعدم معرفة كيف كان الإخوة يعترفون بخطاياهم لدي القدِّيس ويطلبون الصَّفح، كما نقرأ في سورته عندما زار الأخ ثيؤ مبتس Theopemptus الذي كان مأسوراً من حورب الشياطين، وكان مع القدِّيس بعض الإخوة. فقال له الشَّيخ هل عندك شئ تقوله يا أخي؟ وكيف هو أحوالك؟ فقال له م تشوم مبتس Theopemptus "في الوقت الحاضر، الأمور حسنة معي"، وذلك لأنسه حجل أن يتكلم. وما زال القدِّيس به، ويوجد سبباً للكلام حتى اعترف الأخ بخطيئته. وإذ جعل الأخ يكشف أفكاره، أرشده حتى خلَّصه بتحنُّنه. سرّ التُّوبة والاعتزاف

ومن سيرة القدِّيسين الرُّوميين مكسيموس ودوماديوس نعــرف أن الرُّهبان كانوا يذهبون إلى القدِّيس أنبا مقار الكبير مـــراراً يســـألونه في شؤولهم وأمور خلاصهم كأب ومرشد لهم.

عند تلاميذ أنبا مقار الكبير وغيرهم

۱٦٢

وفي عصر أنبا مقار الكبير (٣٠٠–٣٩٠) نقرأ عن توبة أنبا موسى الأسود الذي ركع أمام أنبا إيسيذوروس قس الإسقيط، وكان يعتسرف بصوت عال بخطاياه، وجرائم حياته الماضية، وفي تواضع كمثير وسط دموع غزيرةً، وبشكل يدعو إلى الشَّفقة. فأخذه القدِّيس إيسيذوروس إلى حيث يقيم أنبا مقار الكبير، الذي أخذ يعلَّمه ويرشده برفق ولسين، ثمً منحه صبغة المعموديَّة المقدَّسة. واعترف علناً في الكنيسة بجميع خطاياه، وقبائحه الماضية. وفي أثناء اعترافه كان القدِّيس أنبا مقار يرى لوحاً عليه كتابة سوداء، وكلما اعترف أنبا موسى بخطيئة قديمه مسحها ملك الله حتى إذا انتهى أنبا موسى من الاعتراف وحد اللوح أبيضاً كله<sup>(01)</sup>.

ويقول القديس أنبا موسى الأسود أعظم الخطاة التَّائبين آنئذ: [من يتذكَّر حطاياه ويقر بما لا يخطئ كثيراً. أمَّا الــــذي لا يتذكُّر خطاياه ولا يقر لها فإنه يهلك لها]. [الذي يقر بضعفه موبخاً ذاته أمام الله فقد اهـــتم بتنقيــة طريقه من الخطيئة]. [عيانة الإنسان أن يقر بأفكاره. ومن يكتمها يثيرها عليه. مح- بستان الرُّهبان، مرجع سابق، ص ٢٢، ٢٢

175 المراحل التاريخيَّة للسِّر - بعد منشور ميلان وحتى نحاية القرن السادس أمَّا الذي يقر بما فقد طرحها عنه]<sup>(٤١)</sup>. والتَّعليم الرَّهباني يشجِّع الخاطئ على الإقرار بالخطيئة لنوال الغفران أمام الله وأمام من ائتمنه الخاطئ على سرِّه. فمن أقـــوال أنبـــا إشـــعياء الإسقيطي للمبتدئين. [إن أخطأت في أمر فلا تستح وتكذب. بل أسرع وقــر بذنبك واستغفر، فيُغفر لك]. ويقول أنبا إشعياء الإسقيطي أيضاً: [طوبي لم اهتم من أجل حراحاته لتُشفى، وعرف خطاياه، وطلب من أجلها الغفران]. ويقول أيضاً: [من كتم خطاياه عن صاحب سرٍّه، فقد دلَّ على تعاظِمه. وقد أستملك عليه عدوه. أمَّا الذي يفشى أفكاره فيستريح]. ومن تعاليم مار اسحق السِّرياني: [المريض الذي يعترف بمرضه، شفاؤه هيِّن. كذلك الـــذي يقر بأوجاعه فهو قريب من البرء. أمَّا القلب القاسي فتكتسر أوجاعه. والمريض الذي يخالف الطّبيب يزيد عذابه](٢٠). ونقرأ أيضاً عن قصَّة ذلك الأسقف الذي عاش أربعين سنة في تعب الأسقفيَّة وخوف الله، فحسده العدو وأسقطه في الزِّنا، فتقلَّبت نفسه في صنوف الويل، وبقى واقفاً على قدميه صائماً باكياً أسبوعاً كــــاملًا، ثمَّ

حلع ثياب الأسقفيَّة، وحاء إلى قدام المذبح في الكنيسة وهـو يبكـي،

٤٦ – نفس المرجع، ص ٣٠٨ ٤٧ – نفس المرجع، ص ٣٠٩ سرّ التَّوبة والاعتراف

وينتحب حتى تعجَّب الشَّعب كله، وصاروا يبكون معه. فاعترف بخطيئته أمام شعبه. وإذ أراد أن يخرج من الكنيسة متنحياً عن الأسقفيَّة، أمسكه شعبه، وصرخوا جميعهم قائلين: "يا أبانا نحن نحمل هذه الخطيئة علينا وعلى أولادنا"، فلم يقتنع بذلك، فأمسكوه ومنعوه من الخسروج. وإذ ألحوا عليه أن يبدأ القدَّاس، وافق بشرط ألاً يخالفوا أمره في كهاية القدَّاس. فبعد انتهاء القدَّاس، دعا جميع من في الكنيسة من كسبير إلى صعير إلى امرأة وعبد وحارية، وقال: "من أحل الله كل من يريد أن يخرج يطا بقدمه على وجهى ثلاث دفعات، ويقول: يا مسيح العالم اغفر له". وإذ فعلوا ذلك، إذا بصوت عظيم قد حاء حتى ارتعب الجميع، قائلاً: "ليس من أحل الوطء عليك قد غفرتُ لك، لكن لأجل تواضعك واعترافك بخطاياك". فلمَّا استقر الصَّوت في آذان الشَّعب بحَّدوا الله وانصرفوا<sup>(٨٤)</sup>.

عند القدِّيس أنبا باخوميوس أب الشُّركة

والقدِّيس أنبا باخوميوس (+ ٣٤٨م) كان يعـــتني برهبانـــه غايـــة الاعتناء، فكان يجلس معهم مساء بعد صلاة الغروب ليستمع إلى أسئلتهم ويجيب عنها.

كتاب "سُلَّم الفضائل" ليوحنا الدَّرجي

أمَّا القدِّيس يوحنا كليماكوس (السُّلَّمي أو الدَّرجي<sup>(٤٩)</sup>) (٥٢٥–٢٠٠م) ففي مقالته الرَّابعة عن الطَّاعة المغبوطة دائمة الذّكر يتحدَّث عن نظــــام التَّوبة والاعتراف بالخطايا في زمانه. ولقد اقتطعتُ مقتطفات من هــــذه

٤٨– نفس المرجع، ٣١٠، ٣١١ ٤٩– القدِّيس يوحنا الدَّرجي عاش متوحِّداً في صحراء سيناء في القـــرن السَّـــادس الميلادي مدَّة أربعين سنة، ثمَّ انتُخب رئيساً لدير حبل سيناء. وقضى في رئاسة الـــدَّير بضع سُنوات قليلة ثمُّ استقال من الرُّئاسة وعاد إلى خلوته قبل وفاته.

المقالة، لأن الشَّكل الذي آل إليه سرّ التَّوبة والاعتراف في نظامه الكنسي الحالي مأخوذ عن تقليد رهباني، ومن مصادر رهبانيَّة، من أهمها كتــــاب ''السُّلَم إلى الله'' ليوحنا الدَّرجي.

فقد كان هذا الكتاب من طليعة المراجع التي قامت عليها النَّهضة الرَّهبانيَّة الرُّوسيَّة في القرن الخامس عشر، حيث وُحد هذا الكتّاب في مغاور مدينة كييف منذ القرن الثَّالث عشر. ويشهد كتّاب ''سائح روسي على دروب الرَّب'' بانتشار كتاب ''السُّلَم'' في الأوساط الشَّعبية الرُّوسيَّة في النِّصف الثَّاني من القرن التَّاسع عشر. كما انتشسر الكتّاب انتشاراً واسعاً في كنيسة رومانيا وصار معروفاً أيضاً في الغرب منذ القرن الرَّابع عشر انطلاقاً من البلقان حتى وصل إلى هولندا.

وقد تُرحم الكتاب من الأصل اليوناني إلى اللَّغة السِّريانيَّة منذ القرن السَّابع الميلادي. كما تُرحم إلى اللَّغة الأرمينيَّة في القرن العاشــر، وإلى اللَّغة السلافيَّة في القرن النَّاني عشر، إلى حانــب التَّرجمــات الرُّومانيَّــة والصربيَّة واليونانيَّة الحديثة.

ولقد تُرجم الكتاب إلى اللَّغة العربيَّة لأوَّل مرَّة سنة ١٩٠١م. أمَّا أقدم مخطوطة كاملة معروفة باللَّغة العربيَّة لكتاب ''السُّلَم'' فهي تعود إلى القرن التَّالث عشر، ولكنه لم يُطبع بالعربيَّة إلاَّ في سنة ١٩٣١م، في ملحَّص مختصر للشَّيخ صفي ابن العسَّال الذي توفي سنة ١٢٦٠م. وأُعيد طبع الكتاب في القاهرة سنة ١٩٤٦م، ثمَّ سنة ١٩٣٣م في مطبعة الأنبسا رويس بالعباسيَّة بالقاهرة بعنوان: ''سلَّم السَّماء ودرجات الفضائل''.

يقول الدَّرجي:

- ١٠:٤ ''لنقر بخطايانا لقاضينا الصَّالح وحده قبل أي إنسان. وإن أُمرنا فلنعترف بما لكل النَّاس، لأن الجراحات إذا شُهرت لا تصـــير إلى سرّ التَّوبة والاعتراف

حال أسوأ بل تُشفى''.

– ١١:٤ ''شهدتُ مرَّة في دير راع وقاض صالح، حُكماً مريعاً. فقد اتفق لما كنتُ هناك أن لصّاً محترفاً تقدَّم إلى السِّيرة الرَّهبانيَّة. فأمر ذلـــك الرَّاعي الفاضل والطبيب الحاذق أن ينعم اللَّص براحة كاملة مدَّة أسبوع، يقتصر فيها على ملاحظة النِّظام المَتَّبع في الدَّير.

وبعد انقضاء الأسبوع استحضره الرَّاعي على انفراد وسأله إن كان يرضى بالسُّكى معهم. ولما رآه راضياً بذلك بكل صدق، سأله أيضاً عن طبيعة المعاصى التي ارتكبها في العالم. ولما رآه قد بادر إلى الاعتراف بحسا بنشاط، قال ممتحناً إياه: أريدك أن تشهر أعمالك هذه بحضرة جميم الإحوة. وإذ كان قد مقت خطيئته حقاً، و لم يبال بالخجل قط، قَبل بهذا بلا ارتياب، وقال: إن شئت فإني اعترف بها في وسط الإسكندريَّة.

وفي يوم الأحد التَّالي جمع الرَّاعي كل أغنامه النَّاطقة البالغ عـــددها مائتين وثلاثين راهباً. وبعد تلاوة الإنجيل أثناء إقامة الخدمة الإلهيَّة، أحضر ذلك المجرم المزكيَّ، يجره بعض الإحوة ويلطمونه برفق، وقد كُتُفت يداه وراء ظهره، وألبس مسحاً من شعر، ونُثر على رأسه رمــاد، فانـــذهل الجميع لهذا المشهد، وأخذوا يجهشون بالبكاء، إذ لم يكن أحد على علم يما يجري.

ولما وصل إلى باب الكنيسة على هذه الحال، صرخ به ذلك الرَّئيس القدِّيس والقاضي الرءوف بصوت عظيم قائلاً: قف عندك، فأنت لستَ أهلاً أن تدخل إلى هنا. فانذهل من صوت الرَّاعي الذي أتاه من الهيكسل كل الانذهال – إذ ظن أنه لم يسمع صوت إنسان، بل صوت رعد على ما أكَد لنا بقسم فيما بعد – وحثا على وجهه في الحال، مرتجفاً بجملته ومرتعشاً من الخوف. وإذ كان طريحاً على الأرض يبلها بدموعه أمـره

ذلك الطَّبيب العجيب بحدَّداً أن يبوح أمام الجميع بكل ما اقترفه، وذلك لكيما يحقَّق خلاصه، ويجعله للجميع مثالاً للخلاص والاتضاع.

فاعترف بالتَّفصيل، وهو مرتعد، بكافة حرائمــه. وقــد اســتغربها واستهولها كل من سمع بها. إذ أن حطاياه لم تكن خطايا حسدية طبيعيَّة وغير طبيعيَّة اقترفها مع النَّاس والبهائم فحسب، ولكنها بلغت إلى حرائم التَّسميم والقتل وغيرها مما لا يجوز سماعه أو كتابته. ولما أتمَّ إقراره هــذا، أمر الرَّئيس حالاً بقص شعره، وإحصائه في عداد الإخوة''.

- ١٢:٤ ''فعجبتُ لحكمة ذاك البار وسألته على انفراد: لماذ صنعت به هذا الأمر الغريب؟ فأجابني ذلك الطبيب الحقيقي قائلاً: لغرضين اثنين، أولهما لكيما أحلَّصه من الخزي الآتي بواسطة الخري الحاضر، وهذا ما تم فعلاً، لأنه بالحقيقة يا أخي يوحنا، ما أن نهض عن الأرض حتى كان قد حظى بالصَّفح عن خطاياه كلها. لا تشك بصحة ذلك، فإن أحد الإخوة الحاضرين أسرَّ لي بأنه قد رأى شخصاً رهيباً يمسك ورقة مكتوبة وقلماً، فكان يشطب بقلمه على كل خطيئة يقر الطَّريح بما. وهذا بعدل وإنصاف، لأنه قيل: «قلت أعترف للرَّب بذني، وأنت صفحت عن خبائة قلبي» (مزمور ٢١:٥). أمَّا الغرض الثَّاني فهو أن عندي بين الإخوة من قد اقترفوا ذفرباً لم يكشفوها، فبهذه الطَّريقة استحثهم على الاعتراف بها. إذ بدون الاعتراف لا ينال أحد الصَّفح عن زلاته''.

– ١٨:٤ "وكان إذا أذنب أحدهم، يتضرَّع إليه الإخوة رفاقــه أن يدعهم يعتذرون عن الذَّنب لدى الرَّاعي، لاقتبال التَّوبيخ عوضاً عنه. فإذ درى هذا العظيم بذلك كان يخفَّف العقوبة لعلمه بأن من يحتملها غــير مذنب. و لم يكن بالطبع يفحص عمن ارتكب الذَّنب بالفعل".

- ٣٢:٤ ' وقد صادقني مدبِّر الدَّير فأسرَّ لي قائلاً: عنــدما كنــتُ

١٦٨ سرّ التُّوبة والاعتراف

شاباً، ومكلَّفاً بالاعتناء بدواب الدَّير، سقطتُ مرَّة سقطة روحيَّة كبيرة. ولكني إذ اعتدت ألاً أحفى البَّة حيَّة ما في وكر قلبي، أشـــهرتما حـــالاً للطبيب. فربت على حدي بوحه مبتسم، وقال: 'اذهب يا ابني وتابع عملك كالسَّابق، ولا تخف إطلاقاً'. وإذ قبلت ذلك منه بإيمان ملتهب أحسســت يقيناً بشفائي بعد أيام قليلة، وأكملت طريقي بفرح وخوف معاً''.

– ٣٩:٤ ''وراقبت مرَّة الأخ المكلَّف بغرفة الطَّعام، فلاحظتُ أنه يحمل على الدَّوام دفتراً صغيراً معلَّقاً في زناره. ثمَّ علمت أنه يكتب عليه كل يـــوم خلاصة أفكاره، ليكشفها للأب الرَّئيس. ثمَّ رأيـــت أن كـــثيرين آخـــرين يصنعون كذلك أيضاً. وقيل لي إن هذا إنما هو بأمر مرشدهم العظيم''.

– ٤:٤٤ "مغبوط هو من يميت إرادته حتى النهاية، ويسلم أمره لمرشد في الرَّب، فإنه سيقف عن ميامن المصلوب. إذا أبي أحد أن يقبل توبيخاً، محقاً كان أو غير محق، فقد رفض خلاص نفسه. وإذا قبل التَّوبيخ بتعب أو حتى بغير تعب، حظي سريعاً بغفران خطاياه".

 – ٣:٤٥ "إذا عزم المرء على الاعتراف بخطاياه على الدَّوام، فـــإن هذا العزم يكون له بمثابة لجام يردعه عن ارتكاب الخطيئـــة، لأن مـــا لا نعترف به نفعله بدون خوف كما في الظَّلام".

– ٢٢:٤ "أيها الابن والعبد المطيع للرَّب، لا تنخدع بروح الغرور، فتكشف ذنوبك لمرشدك كأنما ذنوب شخص آخر. فإنك لا تستطيع الهرب من العار إلاً بالعار. فمن عادة الشيطان في كثير من الأحيان أن يقنعنا بألاً نعترف البتَّة أو بأن نعترف وكأننا نقر بخطايا غيرنا. أو أن نلقي اللَّوم في خطيئتنا على الآخرين. اكشف جرحك للطبيب مجرَّداً عارياً. قل ولا تخجل. يا أبت هذا الجُرح جرحي. هذه الضَّربة ضربتي، قد حدثت من تواني فقط. أنا أحدثتها بإهمالي وحسب، ولا يُلام بسببها

إنسان، ولا روح، ولا حسد، ولا شئ آخر سوى تماوني''.

– ٢٣:٤ ''حين اعترافك بخطاياك، انسحق بخلقك ومظهرك وفكرك كأنك بحرم تحاكَم. اطرق برأسك إلى الأرض وبل بدموعك إن أمكنك قدمي قاضيك، وطبيبك كأنه المسيح''.

– ٦٦:٤ "لا تستصغر أن تعترف بخطاياك بانسحاق كأنك تعترف بها لله معينك. فإني رأيت مجرمين قد ليَّنوا صرامة القاضي وحوَّلوا غضبه إلى رأفة بفضل خلقهم المنسحق، واعترافهم الصَّادق الحار، وضراعتهم. لذلك كان يوحنا السَّابق أيضاً يسأل القادمين إليه أن يعترفوا قبل اعتمادهم، ليس لأنه كان محتاجاً إلى اعترافهم، بل تحقيقاً لخلاصهم".

– ٦٧:٤ ''لا نعجبن لاستمرار القتال علينا بعد اعترافنا بخطايانا، فإن مصارعة الأفكار أفضل من مصارعة الغرور''.

– ٢٢:٤ "إن النّفوس المريضة التي تتداوى لدى طبيب وتنتفع منه، ثمَّ تتركه قبل أن تُشفى تماماً، مفضِّلة عليه طبيباً آخرر، تسميتحق كسل قصاص من الله. لا تفلت من يدي الذي حملك إلى الرَّب، فإنك لن تجل في حياتك أحداً نظير إحلالك له''(۰۰).

ولقد تحدَّث القدِّيس يوحنا الدَّرجي كثيراً عن التَّوبة ولزومها حنبـــاً إلى حنب مع الاعتراف بالخطايا. ولكنني انتقيتُ الأقوال التي تتحدَّث عن أهميَّة الاعتراف على المرشد الرُّوحي في الحيَّاة الرهبانيَّة، أو الكاهن، لكي نتتبَّع أصول هذا السِّر المقدَّس في القرون الأولى، وذلك بعد أن عرضـــتُ لجانب من مفهوم التَّوبة عند آباء الرَّهبنة الأولين، القدِّيس أنبا أنطونيوس،

. ٥- القدِّيس يوحنا الدَّرجي، السُّلُم إلى الله، تعريب رهبنة دير مار جـــرجس الحـــرف، لبنان، ١٩٧٩م.

| سرّ التُّوبة والاعتراف | 14. |
|------------------------|-----|
|------------------------|-----|

والقدِّيس أنبا مقار الكبير، وبعض من تلاميذهم.

وفي عظة للقدِّيس تادرس السِّيكاوي<sup>(٥)</sup> لتلاميذه:

"... لذلك أيها الإحوة، لا نخفي فكراً مما عملناه بخديعـــة عـــدونا الشيطان، بل نعترف به في زماننا هذا، ونأحذ عليه الغفران من المتوسِّطين بيننا وبين الله، ونعمل توبة على فكر غُلِبنا منه ...".

هذه مقتطفات من أقوال تعود إلى القرن السَّادس الميلادي عن أهميَّة الاعتراف بالخطيئة لغفرانها. فبعد أن نبع التَّيار الرَّهباني من مصر، واندفع بقوَّة في القرون الرَّابع والخامس والسَّادس لينتشر من مصر إلى فلسسطين وسوريا وآسيا الصُّغرى، عاد فانعطف إلى حبل سيناء ابتداء من القسرن السَّادس والسَّابع للميلاد، ليحمع خبرة روحيَّة لآباء حازوا الطَّريق عسبر ثلاثة أو أربعة قرون خلت، وخلُفوا من ورائهم طريقاً حديداً راسسخاً، ظلَّ حتى اليوم شاهداً بصلابته واستقامته، وذلك لدموع الصَّلوات الكثيرة التي روته، والجهادات التي أرسته طريقاً للحياة الأبديَّة، إلى حيث يسوع.

١٥- أرشيمندريت بيزنطي، ناسك وأسقف مدينة أناستاسيوبوليس. وُلد في مدينة سيكاون Sykeon في أناتوليا بآسيا الصُّعرى في منتصف القرن السَّادس المَــيلادي، وتنيح في إبريل سنة ٦٦٣م. وقد أقيم أرشيمندريتاً لدير سيكاون بعد عشر سنوات في الوحدة، وهو أحد الأديرة التي أسَسها. واشتهر بعمل المعجزات الكثيرة، ومكث في كرسي الأسقفية ١١ سنة. ولمحبته للهدوء والنُّسك اعتزل من منصبه وعاد إلى ديـره حيث قصى فيه بقيَّة حياته.

الفَصل الرَّابع من القرن السَّابع وحتى الحادي عشر للميلاد

انحسار التّوبة العلنيَّة أمام الجماعة وانتشار الاعتراف السِّري

انحسرت التَّوبة العلنيَّة تماماً أمام الجماعـة، واتَّخـذت التَّوبـة في الكنيسة طابع التَّقليد الرَّهباني، حيث صار المؤمن يمارس اعترافـه أمـام الكاهن سراً. وبدأ السِّر الكنسي كسر توبة واعتراف ينحصـر رويــداً رويداً في مجرَّد الاعتراف بالخطيئة على الكاهن، وذلك على حساب التَّوبة التي كان يلزم أن يقدِّمها التَّائب أولاً أمام الله، فتعطَّل النَّمـو الرُوحـي للمعترف، و لم يستطع أن يتخلَّص من الخطيئة التي اعترف بها مراراً، ليس للامة في تكرار الاعتراف بالخطيئة، بل بسبب فتور مخافة الله التي تسرَّبت إلى القلب. ومن ثمَّ فقد صار تكرار الاعتراف بالخطيئة لا يشفيها.

فداود النَّبي عندما تاب عن خطيئة الزِّنا صلَّى إلى الرَّب قائلاً: «هـــا قد سُررت بالحق في الباطن، ففي السَّريرة تعـــرِّفني حكمــة» (مزمــور ٢:٥١)<sup>(١)</sup>. فالباطن والسَّريرة تشيران إلى أفكاره. فقـــد عـــرف داود أن الفعل الجسدي يبدأ بخطيئة الشَّهوة في العقل، فطلب من الرَّب حكمة في السَّريرة أي أن تغمر مخافة الرَّب أفكاره فلا يعود يخطئ. ومكتــوب أن «رأس الحكمة مخافة الرَّب» (مزمور ٢٠:١١١).

إن التَّوبة عن الخطيئة لا تعتمد على اعترافنا بما فحسب، بل وأيضا على مدى بُغضة القلب لها. فالتَّوبة في جوهرها تغيير للعقل، وتغيير عميق

ا - يقابله في التَّرجمة السَّبعينيَّة: «لأنك هكذا قد أحببتَ الحق إذ أوضـــحتَ لي غوامض حكمتك ومستوراتما». المراحل التاريخية للسر - من القرن السابع حتى الحادي عشر للميلاد ١٧٣

في القلب، بل وتغيير للحياة كلها. ففرعون مصر قد اعترف بخطيئت.... ولكنه لم يتب عنها، لأن مخافة الله لم تكن في قلبه. فنقرأ في الأصـــحاح التَّاسع من سفر الخروج: «فأرسل فرعون ودعا موسى وهــرون وقــال لهما: أخطأت هذه المرَّة. الرَّب هو البار، وأنا وشعبي الأشرار» (خــروج (خــروج). ولكن موسى لم ينخدع بهذا الاعتراف، وقال له: «أمَّــا أنــت وعبيدك، فأنا أعلم أنكم لم تخشوا بعد من الرَّب الإله» (خـروج ٢٠٠٩). وسرعان ما نقرأ في العدد ٣٢ من نفس الأصحاح: «ولكن فرعون لما رأى أن المطر والبرد والرُّعود انقطعت، عاد يخطئ، وأغلظ قلبه هو وعبيده».

وفي سفر صموئيل الأوَّل (أصحاح ٢٤، ٢٦) أراد شاول مسراراً أن يقتل داود، ولما وقع شاول في يدي داود، ولم يفعل داود به شراً، ولم يمد يده إلى مسيح الرَّب، بكى شاول عندما أدرك خطيئته، وقسال لسداود: «أنت أبر مني، لأنك حازيتني خيراً، وأنا حازيتك شراً» (اصموئيل ٢٢:٢٢). ولكن شاول لم يتب عن خطيئته، وعاد يطلب قتسل داود، لأن الحسسد والبُغضة تملّكا على قلبه، فلم ينفعه اعترافه شيئاً.

وفي تعليم الشُّيوخ نقرأ: سؤال: كيف تتحقَّق النَّفس أن الله قد سامحها من خطاياها؟. الجواب: ''إذا ما نظرت ذاتها في رتبة ذاك القائل: «قـــد أبغضــتُ الظُّلم ورذلته، وناموسك أحببته» ... فلنعمل عمل التَّوبة، لنُظهر حكم الله العادل، ويتم فينا رحمته، إذ يغفر لنا خطايانا''.

الاعتراف بالخطيئة على الكاهن، هو اعتراف للرَّب بمـــا بحضــور الكاهن، لأن الذي يغفر الخطيئة هو الرَّب بفم الكاهن. والكاهن الـــذي يقول للخاطئ مغفورة لك خطاياك، فهو يقولها بالسُّلطان الممنوح له من الله، وليس بسلطانه الذَّاتي. ومن ثمَّ فالخاطئ التَّائب لا ينال غفراناً سحرياً سر التَّوبة والاعتراف

172

أو آلياً للخطيئة، بل لابد للخاطئ أن يدرك أنه يقرِّر أمـــام الله بحضــور الكاهن ترك الطَّريق الذي يقود إلى الخطيئة وهلاك النَّفس، لكي يحيـــا لله بشهادة الكاهن التي استأمنه الله على خلاص النُّفوس. فسر التَّوبة يشفي النَّفس لتعود إلى نقاوتها الأولى، والكاهن شاهد على هذا الشِّفاء، لأنـــه مرشد وموحِّه للنَّفس، وواصف للعلاج.

ونعرف من القانون رقم (١٠٢) من قوانين مجمع ترولو المنعقد سنة ٢٩٢م – وهو القانون الأخير لهذا المجمع – أن الاعتراف السِّري علـــى الكاهن قد صار أمراً شائعاً في الشَّرق، حتى صار من اللازم وضع تقنين له، فيقول القانون:

"يجدر بالذين تلقوا من الله سُلطان الحل والرَّبط، أن ينظروا إلى نوع الخطيئة، وإلى استعداد الخاطئ للرُّجوع، وأن يستعملوا الدَّواء النَّافع لكل مرض، لئلا يؤدي عدم مراعاة الاعتدال في كل حالة إلى الخيبة في شفاء الإنسان المريض، وإعداده لقبول الخلاص. إن أمراض الخطيئة مستعصية، ومتعدِّدة الأنواع، وينشأ عنها مضاعفات مختلفة مؤذية وخبيئة من كثرة ما يتفرَّع منها من الشُّرور. وهي تمتد وتزيد استعصاءً حتى يعسر على الطُبيب الخبير أن يضع لها حداً.

لذلك فعلى كل من يتعاطى وظيفة الطَّب الرُّوحاني أن يأخذ بعـين الاعتبار استعداد الواقع في الخطيئة، وموقفه، وأن يتحقَّق مقـــدار قبولـــه للشِّفاء، أو إذا كان سلوكه الشَّخصي قد أدَّى إلى استيلاء الـــدَّاء علـــى نفسه. وعليه أن يدرس الخطط التي تساعده على العناية بتحدُّد ســيرته أثناء المعالجة.

وكذلك يجب عليه أن يفحص لعل الخاطئ يقاوم معالجة الطَّبيـــب، فأدَّت العلاجات الموصوفة إلى تمكُّن العلَّة، واتساع القُرحة في الـــنَّفس. المراحل التاريخية للسر - من القرن السابع حتى الحادي عشر للميلاد ٧٥ ا

فينظر إليه بالرَّحمة، ويستعمل الأدوية بالحكمة، وبمقدار. لأن المذي سُلَّمت إليه سلطة الرِّعاية، ليرد الخراف الضَّالة، ويشفى التي لسعتها الحيَّة، سيقدِّم الحساب كله لله. إذ عليه أن يقود الخراف فلا تتدهور في مهاوي اليأس، ولا يرخي لها العنان، فتنطلق في سُبُل الإباحة والاستهتار. فهو يستعمل هذه الطريقة أو تلك، آناً بالصَّرامة والتَّشدُّد، وأحياناً باللّين والعلاجات اللَّطيفة، فيحُول بالحكمة دون أن يصير المرض عقاقاً، والقرحة غير قابلة للشِّفاء، فاحصاً دوماً ثمار توبة الخاطئ. وبحسن الدِّراية يقوده إلى الاستنارة العلويَّة.ويجب أن نختبر الحالين، وندرس الخطَّتين معاً. أي ما يحتاج إلى الشِّدة والصَّرامة، وما تقضى به العادة. وأن نتبع الحُطَّة التَّقليديَّة في أمر الذين لم يصيروا أهلاً بعد لما هو أسمسي كما يعلّمنا القديس باسيليوس''.

التُّوبة والاعتراف في الكنيسة البيزنطيَّة بدءًا من القرن السَّابع

ابتداء من القرن السَّابِع الميلادي اتَّجهت الكنيسة البيزنطيَّة إلى اعتبار أن الاعتراف على الكاهن هو الطَّريق الوحيد للحصول على مغفسرة الخطايا!. وقد تبنَّى هذا الاتجاه ودافع عنه أناستاسيوس السِّينائي (+ مرمر) رئيس دير سانت كاترين في صحراء سيناء. وقد قاوم بشدَّة تعليم الكنيسة القبطيَّة – ومعها الكنائس الأرثوذكسيَّة الشَّرقيَّة القديمة – عـن الطَّبيعة الواحدة في شخص السيِّد المسيح monophysitism ربط في تعليمه بين الاعتراف والتَّناول رباطاً صار من المتعذّر معه – بحسب تعليمه – التَقدُّم للتَّناول في أي مرَّة قبل الاعتراف أولاً على يد الكاهن!. وكانت هي البذرة التي أنبتت عوسجة غريبة عن تقليد الكنيسة الأصيل، وهو ما سيرد شرحه في الصَّفحات التَّالية من هذا الكتاب.

2- ODCC, 2<sup>nd</sup> edition, p. 49.

سر التَّوبة والاعتراف

وحدير بالذّكر أنه كان يجب الانتظار إلى القرن النّسابي عشـر أو النَّالت عشر لكى نجد تحديداً واضحاً لسرَّين كنسيين هما سُـرَ التَّوبــة والاعتراف، وسر مسحة المرضى، وهو ما ظهر أولاً في الغـرب، ثمَّ في الكنائس الشَرقيَّة بعد ذلك تحت تأثير اللاهوت اللاتيني، باستثناء الكنيسة الآشوريَّة (النَّسطوريَّة) التي لم تبلغ بعد هذا التَّحديد<sup>(٣)</sup>.

وإنه من العجيب حقاً أنه بعد ثلاثة عشر قرناً تقريباً يظهر لاهون أرثوذكسي شهير في الكنيسة البيرنطيَّة نفسها هو الأب ألكسندر شميمان (+ ١٩٨٣) ليقول في كتابه ''الصَّوم الكبير''<sup>(ع)</sup>: ''ما هو دور سرر الاعتراف في التهيئة للتَّناول؟ إن طرح هذا السؤال واحب، لأنه في كثير من الكنائس الأرثوذكسيَّة تنمو عقيدة أصبحت مقبولة اليوم عموماً تؤكِّد أن المناولة للعلمانييِّن مستحيلة بدون الاعتراف والحل. ولو رغب المرء أن يتناول مراراً، فعليه في كل مرَّة أن يعترف، أو على الأقل أن يذهب إلى الكاهن ليحالله. لقد حان الوقت أن نقول علناً إنه مهما كانت الأسباب التي دعت إلى هذه العقيدة وممارستها، فهي لا أساس لها في التَقليد، وهي تقود إلى انحراف مات خطيرة في العقيدة الأرثوذكسيَّة للكنيسة، وسرّي الشُكر والتَّوبة فيها''<sup>(ه)</sup>.

ولقد ظهر في غضون القرن التَّاسع الميلادي أو بعده بقليل كتـــاب بعنوان: Ἀκολουθία καί τάξις ἐπὶ ἐξομολογουμένων أي "ترتيــب وطقس الاعتراف". يحوي تأديبات كنسيَّة صارمة فُرضت على المعترفين بخطاياهم. وظلَّ هذا الكتاب سائداً فترة طويلة في الشَّرق. وكانت نتيجة

٣– الأب هنري دالميس الدومينكي، الطُّقوس السُّرفيَّة، مرجع سابق، ص ١٣١ ٤– انظر: مجلَّة النُّور، العدد ٤، سنة ١٩٨٥م. ٥– أوردتُ جانباً من هذا المقال في موضع آخر، لأننا الآن بصدد عرض تـــاريخي متتابع للمراحل التي عبر عليها سرّ التَّوبة والاعتراف. المراحل التاريخية للسر - من القرن السابع حتى الحادي عشر للميلاد 👘 🗤 🗤

هذا الأمر أن ندر الاعتراف حداً مما أدى بالتَّالي إلى تقلَّص واضح في عدد المتقدِّمين للتَّناول من سرّ الإفخارستيَّا. ولقد نُسب هـــذا الكتـــاب إلى البطريرك البيزنطي يوحنا الصَّائم (+ ٩٥٥م)، وهو يوحنا الرَّابع بطريــرك القسطنطينيَّة بدءاً من سنة ١٨٢م. ولكن هذا البطريرك ليست له كتابات معروفة سوى عظة على التَّوبة والعفَّة والبتوليَّة تعتمد كثيراً على تعلــيم القدِّيس يوحنا ذهبي الفم<sup>(٢)</sup>.

التوبة والاعتراف في الغرب المسيحي

وفي الغرب انتشر في كل أوروبا ما صار يُعرف باسم "كُتُب التَّوبة – Penitential Books" وهي مجموعة من الكُتُب الـــي تحــوي توجيهات للمعرِّفين في شكل صلوات واستفســارات يســألون عنــها الخاطئ. وقائمة شاملة لكل أنواع الخطايا مع التَّوبة المناسبة لكل واحدة منها. ومعظم قوانين التَّوبة يقوم على الصَّلوات والأصوام. وعن طريــق الإرســـاليَّات التَّبشــيريَّة ذات الأصــل السِّــلي Celtic Origin والأنجلوساكسوني Anglo-Saxon انتشرت هذه الكُتُب في كـل أنحـاء أوروبا. وإن أفضل مثال لمثل هذه التَّوعيَّة من الكُتُب هو ما يُنسب منها لثيؤدور رئيس أساقفة كانتربري (٦٦٨-٢٩٠م) بإنجلترا، وهو من أصـل السيوي، تعلَّم في طرسوس وأثينا، ولكنها في الحقيقة تعـود إلى تـاريخ متأخَّر عن ذلك، حيث قد ضاعت كل مؤلّفات ثيؤدور هذا<sup>(٧)</sup>.

6- ODCC, 2<sup>nd</sup> edition, p. 749.

7- ODCC, 2<sup>nd</sup> edition, p. 1060, 1360.

التُّوبة والاعتراف في القرن العاشر في مصر

وفي بداية القرن العاشر الميلادي في مصر نقرأ عن سيرة البابا غبريال الأوَّل (٩٠٠–٩١١م) البطريرك الإسكندري السَّابع والخمسون. وكان من رهبان دير القدِّيس أنبا مقار. وإذ كان قد تعرَّض لقتال شديد من حرب الشَّهوة التي أثارها عليه عدو الخير، فجاهد وتوجَّع وتألم، ولكنه لم يسنج من هذه الحرب الشَّرسة إلاَّ بعد أن أسرع إلى بريَّة شيهات، وكنه م أمره لشيوخ البريَّة. فنال منهم النُّصح والإرشاد عندما أعلموه أن مصدر قتال الشَّهوة هو الفخر ومحبَّة المجد الباطل، والاعتداد بالـذات. وأن علاجها هو الاتضاع والمسكنة واحتقار الذات، وحياة النُسك. وإذ تقبَّل البطريرك النُّصح من شيوخ البريَّة نظر الله إلى مسكنته وتواضعه، ورفع عنه قتال الشَّهوة.

هنا نظرة صحيحة لمفهوم الدَّواء لعلاج الأمــراض الرُّوحيَّـة. والله عندما رفع هذه الحرب عن هذا البابا البطريرك القـــدِّيس، لم ينظـــر إلى نسكه بقدر ما نظر إلى اتضاعه ومسكنته، وهو في الحقيقة كان قد أظهر عظم اتضاعه عندما كشف للشُيوخ خطيئته، واعترف بما أمامهم.

ومن أهم الشَّخصيَّات التي ظهرت في القرن العاشــر المــيلادي في مصر، هو الأنبا ساويرس بن المقفَّع أسقف الأشمونين، إذ نعرف من قائمة مؤلَّفاته والتي أوردها القس أبو البركات بن كبر، أن له كتاباً بعنــوان: ''التَّعاليم في الاعتراف بالذَّنوب''، وهو من بين ٢٦ مؤلَّفاً له، ولكنه لم يُنشر بعد.

انتشار مخطوط بين الأقباط منسوب خطأ للأنبا ساويرس ابن المقفع نُشر في السَّبعينيات من القرن العشرين كتاب بعنسوان: ''ذبيحـــة المراحل التاريخية للسر – من القرن السابع حتى الحادي عشر للميلاد ١٧٩

الاعتواف للقدِّيس الأنبا ساويرس الشَّهير بابن المقفع أسقف الأشمونين من آباء القرن العاشر''(^)، بواسطة أبناء البابا كيرلس السَّادس. ولقـــد انتشر هذا الكتاب انتشاراً واسعاً في الكنيسة القبطيَّة. ففي صفحة ٢ منه يورد النَّاشر نص رسالة بخط يد المتنيَّح الأب الحبيب القُمُّـص بيشوي كامل مؤرَّخة بتاريخ ٢١/٥/ ١٩٧٣م وفيها نقرأ ما نصَّه: '' ... كـان آخر كتاب قرأته هو ذبيحة الاعتراف. الحقيقة هذا الكتاب ترك أثر كبير حداً في نفوس كثيرة ...'' ولكن هذا الأب البار لم يحدِّد نوع هذا الأثر الكبير التي تركه الكتاب المذكور في نفوس قارئيه.

وفي الحقيقة فإن هذا الكتاب لا يخص الأنب اساويرس أسقف الأشمونين في شئ. فالأسلوب وطريقة معالجة القضايا الإيمانيَّة مختلف تماماً عمَّا هو معروف عن كتابات الأنبا ساويرس أسقف الأشمونين<sup>(٩)</sup>. ومسن جهة أخرى فإن ما ورد في هذا المخطوط من حديث عن الاعتراف على الكاهن، فيه تطرُّف وجنوح عن تعليم آباء الكنيسة.

٨- اكتفى النَّاشر بملحوظة في آخر صفحة ١٠ من الكتاب المذكور يقول فيها: "هذا الكتاب عبارة عن عدَّة مقالات وُجدت بمخطوط لا عنوان له. وقسد قمنا بتبويب هذه المقالات وتنسيقها وتصحيح لغتها، ووضع العناوين، واختيار اسم الكتاب". ٩- يقول الأب سمير خليل اليسوعي، وهو متخصص في دراسة التَّسرات العرب المسيحي: "لقد قرأنا عشرات، بل قُلْ مئات، من مؤلّفات النَّصارى العرب، إلا أننا لم نجد أبداً خلال دراستنا للمفكرين العرب، من يضاهي ساويرس في معرفته للكتاب المقدس ... ففي كتابه المعروف بكتاب: الدُّر التَّمين في إيضاح الدين، يذكر ساويرس القدس ... ففي كتابه المعروف بكتاب: الدُّر التَّمين في إيضاح الدين، يذكر ساويرس موى نصوص أخرى لم يعتبرها من التَّرات الآبائي ١٩١ مرجعاً لآباء الكنيسة، النُصوص، أو قُلْ معظمها، لم تكن مترجمة بعد إلى اللغة العربيَّة، لفهمنا المجهود الجبَّار الذي بذله ساويرس للتعرُّف على الآباء في الأمول ... ". سر التَّوبة والاعتراف

فحين يتحدَّث المخطوط – الذي نقل عنه الكتاب المذكور – عـــن ضرورة الاعتراف على الكاهن قبل التَّناول، يتكلَّم في مواضع كثيرة منه عن **حتميَّة قبول التأديب** الذي يوقَّعه الكاهن على المعترف قبل التَّناول، وإلاَّ ما يحق له التَّناول. وأما عن قول الإنجيل المقدَّس: «لأن الذي يأكل ويشرب بدون استحقاق يأكل ويشرب دينونة لنفسه، غير مميِّز حســـد الرَّب» (١كورنثوس ٢٩:١١)، فقد اعتبر أن عدم الاستحقاق هذا هو عدم والقتل وعبادة الأصنام، أعنى خطيئة الذي يجسر على أكل حسد الــرَّب والقتل وعبادة الأصنام، أعنى خطيئة الذي يجسر على أكل حسد الــرَّب الرَّسول قال عن هذا الإنسان إنه مطالَب بجسد ودم الرَّب (ص ٤٨)!.

كما يقول المخطوط (ص ٤٩ في المرجع المذكور):

"... لأن الرَّب قال عن هذا الأكل، كما قال لآدم عن أكل تلك الشَّجرة، 'إنك إذا أكلت منها موتاً تموت'. قالت الحيَّة تكذيباً لكلمة الله 'لا تموت إذا أكلت منها، بل حلاف ذلك أنك تصير إلهاً"<sup>(١٠)</sup>. وكذلك قال الرَّب عن هذا الجسد المقدَّس والدَّم الكريم أن **من يأكله بغير** اعتراف **وقانون**، يكون له دينونة وهلاكاً! ... ".

وهنا يفسِّر المخطوط أن عدم الاستحقاق لتناول حسد الرَّب ودمـه، يعني ليس فقط عدم الاعتراف على الكاهن، بل وعدم تنفيذ القـانون أي العقوبة التي لابد أن توقَّع على الخاطئ طبقاً لنوع خطيئته. بل حمَّل الــرَّب نفسه قولاً لم يقله عندما يقول: <sup>(د</sup>كذلك قال الرَّب عن هذا الجسد المقــتَس والدَّم الكريم أن من يأكله بغير اعتراف وقانون يكون له دينونة وهلاكاً<sup>(1)</sup>.

۱۰- تکوین ۳:۰

المراحل التاريخية للسر – من القرن السابع حتى الحادي عشر للميلاد ١٨١

ويذكر المخطوط أيضاً بأن القانون أي العقوبة الـــــتي توقَّـــع علــــى الخاطئ هي شرط لنوال الغفران، وخلافاً لذلك، فهي تجديف ليست لــــه مغفرة، فيقول (ص ٥٠ من المرجع المذكور):

"وإذا كان تناول الإنسان للجسد المقدَّس والدَّم الكريم بغير قانون ينال به المسامحة، لكان هذا الجسد المقدَّس والدَّم الكريم سبباً لكل خطيئة ومعصية، وذلك إن الإنسان متى أخطأ، وتناول هذا الجسد والدَّم بغسير قانون لتُغفر له خطيئته، فمتى تحقَّق هذا، فهو يخطئ كل يوم بغير مخافسة، متيقناً أنه يصل إلى الغفران بغير تعب. ومن ظنَّ هذا في الرَّب فقد حدَّف عليه التَّجديف الذي ليست له مغفرة، لا في هذا السدَّهر، ولا في الآتي، لأنه ينسب إلى الرَّب تحسين الخطيئة، والرِّضا بالمعصية!!".

ويقول أيضاً الكتاب المذكور (ص ٥١): ''لذلك قال الرَّب إن هذه الأسرار المقدَّسة تكون لمن يأخذها بقانون (أي بعقوبة كنسيَّة)، مسامحة وحياة مؤبَّدة، وتكون لمن يأخذها بغير قانون، دينونة وموت أبدي!''.

إن مؤلَّف المخطوط حين يتكلَّم عن أهميَّة الاعتراف على الكـاهن، يشرح ضرورة وجود عقوبة للنَّفس والجسد أيضاً، لكى يصبح هـذا الاعتراف صحيحاً. فيذكر أنه باعترافنا على الكاهن نتعرَّض للفضيحة التي نرضى بما بإرادتنا، فندين بذلك نفوسنا، ونحكم عليها هنا، لكسني ننجو من الدَّينونة الأبديَّة. والفضيحة هنا هي عقاب للنَّفس العاقلة. ولا يجب أن توقَّع العقوبة على الجسد البهيمي الذي لا عقل له إلاً بعد معاقبة النَّفس العاقلة بالفضيحة. فالذي يعاقب حسده بصوم أو بسهر أو بغـير ذلك قبل قبوله الفضيحة. فالذي يعاقب حسده بصوم أو بسهر أو بغـير جسده الذي لا عقل له، إذ عاقبه قبل أن يعاقب نفسه العاقلة التي يلزمها العقوبة بسبب عقلها قبل الجسد !! (ص ٣٨).

سر التَّوبة والإعتراف ۱۸۲

هذا تعليم غريب عن روح الكنيسة وتعليم آبائها، ولا يوجد قسول واحد من أقوال آباء الكنيسة أو كتاباتهم يسند هذا الكلم ويدعمه. فالقانون أو التَّاديب الكنسي الذي يتكلَّم عنه الكاتب أو التَّاسيخ لهذا المخطوط، والذي جعل منه شرطاً لاستحقاق التَّناول، لا يمكن أن يكون وفاءً للعدل الإلهي لكي تُغفر الخطيئة، فيستحق الخاطئ التَّناول. ''فسلا وفاء للعدل الإلهي إلاَّ بدم المسيح ... إن القصاصات الكنسيَّة لا علاقة بما مطلقاً بوفاء العدل الإلهي ''(۱۱).

إنه مخطوط يتحدَّث عن "الاعتراف والتَّأديب"، وليس عن "التَّوبة والاعتراف". وفي الحقيقة فإن شهوة فعل الخطيئة هي أقوى بكثير مسن الخجل الذي يصاحب الاعتراف بها، أو بعبارة أصح، اعتياد الاعتسراف بها. وأعمال الإماتات الجسديَّة لا يمكنها بأي حال أن تقوى على اقتلاع الخطيئة الرَّابضة في مخادع القلب. فالذي يشفى الخطيئة السَّاكنة في القلب هي حرارة الرُّوح، ومخافة الرَّب، والنَّقة الكاملة في محبَّته ورحمته. فبدون طلب المعونة الإلهيَّة، واستعداد النَّفس لقبولها، لا يقوى الاعتراف بالخطيئة الرحلة الأخيرة للتَّوبة، لكي يعود الخاطئ إلى شركة الجماعة مرَّة أخرى بعد أن فصلته الخطيئة عنها.

إني ألتمسُ كل العذر لناشر الكتاب، أي أبناء البابا كيرلسس السَّادس، حين نسبوا المحطوط إلى أنبا ساويرس ابن المقفع، لأن المخطوط رقم (٢٣٥ لاهوت) بمكتبة البطريركيَّة بالقاهرة، والذي يورد نفس النَّص الذي نشره كتاب ''ذبيحة الاعتراف'' قد نسبه النَّاسخ – خطاً – إلى الأنبا ساويرس بن المقفع، وعنه نقل ناشر الكتاب المذكور.

١١ – قداسة البابا شنوده الثَّالث، لماذا نرفض المطهر؟، أكتوبر، ١٩٨٨م، ص ٩٦

المراحل التاريخية للسر - من القرن السابع حتى الحادي عشر للميلاد الم

وفي الفصل التَّالي مباشرة، حين نتحدَّث عن سرّ التَّوبة والاعتراف في القرون الوسطى، فسوف أثبت للقارئ العزيز أن هذا الكتاب المذكور قد نُقل – بتصرُف – من مخطوط بعنوان ''المعلَّم والتِّلميذ'' للقس مرقس ابن القنبر<sup>(١٢)</sup> الذي أزعج الكنيسة بتعليمه، وكان البطريرك الأنطاكي الإسكندري مرقس التَّالث (١٦٦١–١١٨٩م). وكان البطريرك الأنطاكي ميخائيل الكبير (١١٦٦–١١٩٩م) والمؤرِّخ الأنطاكي المشهور، قد أرسل رسالة إلى البابا الإسكندري مرقس التَّالث، يفنَّد فيها ترهات مرقس بن قنبر هذا، الذي شوَّش بتعليمه الزَّائف عقول أبناء الكنيسة القبطيَّة زمناً طويلاً بشأن التَّطرُّف في ممارسة سرّ الاعتراف<sup>(١٢)</sup>.

قصة مؤثّرة من القرن الحادي عشر في مصر

وقبل أن ننتقل إلى الحديث عن سرّ التَّوبة والاعتراف في العصور الوسطى، أوردُ هنا قصَّة حدثت في مستهل القرن الحادي عشر لشمَّاس مشهور في كنيسة ميت حاقان، كان قد أخطأ خطيئة الزِّنــا، وخــان زوجته. حيث تسرد القصَّة كيف قدَّم توبة واعترافاً عن خطيئته في زمن البابا زخارياس (٩٩٦-١٠٢٣م) البطريرك الـــ ٢٤ من بطاركة الكنيســة القبطيَّة. وقد وردت هذه القصَّة في كتاب "تاريخ بطاركــة الكنيســة المصريَّة'' المعروف باسم "سير البيعة المقدَّسة<sup>(١٢)</sup>''.

١٢–عن القس مرقس ابن قنبر، انظر الفصل التَّالي مباشرة. ١٣– الأسقف الأنبا إيسيذوروس، الخريدة النفيسة في تاريخ الكنيسة، الجسزء النَّساني، ١٣- لقد دوَّن أنبا ساويرس ابن المقفع تاريخ البطاركة حتى البابا شسنوده الأوَّل ١٥٩–٨٨م) الــــ ٥٥ من بطاركة الكنيسة القبطيَّة. وواصل أنبا ميخائيل مطـران تنيس عمل الأنبا ساويرس في تسجيل تاريخ البطاركة، فدوَّن تاريخ عشرة بطاركــة سر التَّوبة والاعتراف

١٨٤

<sup>27</sup>كان إنسان شمّاس من أهل منيتي مليج<sup>(٥١)</sup> معروف مشهور. فتخاصم مع زوجته وكانت طاهرة ديِّنة، فخرج من عندها ... ووقع في ... الخطيئة. ثمَّ عاد إلى مترله فصالحته زوجته. فلمَّا كان اللَّيسل ... وتعرى من ثيابه ... رأت زوجته جسمه وقد وضح جميعه بالبرص ... قالت له ما الذي فعلتَ حتى تبرَّصت، انظر إلى جسمك. فتأمَّل جسمه وبكي بحرقة وقال لها: يا أختي لمَّا تخاصمت معاك اليوم، ولعب بي الشيطان، ففعلت كذا وكذا، ثمَّ لطم وجهه، ونتف شعر لحيته، وزاد في البكاء. فقالت له زوجته الخيرة الديِّنة وهي باكية عليه: قد أخطأتَ يا أخي وغلطتَ، فبادر إلى الأب أنبا زخارياس القدِّيس وامسك قدميمه والزمهما حتى يسأل الله فيك فتبرأ.

فنهض باكراً وركب دابته ومضي إلى دمروا(١٦)، وطرح نفسه بين

انظر تاريخ الكنائس والأديرة في القرن الثاني عشر الميلادي لأبي المكارم، الحــزء الأوَّل، الوجه البحري والقاهرة، إعداد وتعليق الوَّاهب صمونيل السَّرياني، ص ٧٣

١٦–كانت دمروا مركزاً دينياً هاماً في الدُلْتا، به ما لا يقل عن سبع عشرة كنيسة. ويطلق عليها أنبا ساويرس بن المقفع اسم القسطنطينيَّة الثَّانية. إلاَّ أن تخريــب الـــدِّلتا بواسطة اللواتيين كان أحد الأسباب في نقل مقر البِطريركيَّة إلى القاهرة.

ومن كتاب تاريخ الكنائس والأديرة في القرن الثاني عشر لأبي المكّارم (ص ٤٨) نعرف أن اسمها هو ''دمروه الخماره'' مركز المحلة الكبرى، غربيَّة. وكسان الآباء البطاركة يسكنون فيها، ومن جملتهم البابا خريستوذولوس السـ ٦٦ مسن بطاركــة الكنيسة القبطيَّة. وكان منقوشاً على باب دار مسكنه بدمروا عبارة: ''بسسم الآب والابن والروح القدس الاله الواحد''. وكما بيعة على اسم السسيِّدة الطُّـاهرة اهستم بإقامتها ''ابن حريس''، وهو البابا زخارياس الــ ٦٢ من بطاركة الكنيسة القبطيَّة. وكمل عمارةا البابا شنوده الثاني (١٠٣٢-١٠٤م) الذي أني بعده. وتحدًّم من ناحية المراحل التاريخية للسر - من القرن السابع حتى الحادي عشر للميلاد ١٨٥

يدي البطرك، وأكثر البكاء والتّضرُّع، وتعلَّق بقدميه، واعترف لــه بمــا حرى عليه. فقال له: يا ولدي هل فيك أن تثبت على التَّعب بين يــدي السيَّد المسيح؟ فقال له: يا أبي أحكم عليَّ بما شئت، فإني فاعله بمعونة الله لي، وبركة صلاتك. فدخل به إلى بيت مظلم عنده ... وجعل وجهه إلى الشَّرق، وقال له: يا ولدي واصل الصَّلاة والتَّضرُّع والبكاء وتــب أن لا تعود إلى خطيئة. وكان بعد ثلاثة أيام وثلاث ليالي يطعمه خبزاً يســيراً بالميزان، ويسقيه الماء أيضاً بميزان إلى تمام خمسة عشر يوماً. وحاء إليه، المقده وصلَّى عليه. وإلى تمام ثلاثة أسابيع افتقده أيضاً وصلَّى عليه. وإلى تقسه، ثمَّ بشَّره بذلك إلى تمام ثلاثة أسابيع افتقده أيضاً وصلَّى عليه. وإلى نفسه، ثمَّ بشَّره بذلك إلى تمام أربعين يوماً، أتاه وتأمَّله فوجده قد طهر، وحمَّى عليه.

وقال له: يا ولدي قد عوفيت، فاعرف ما ندرته على نفسك، ولا تعود إلى خطيئة، ولا تظن أنني صوَّمتك ثلاثة أيام، ثمَّ بعدها ثلاثة أيسام وأفطرتُ أنا، بل حيَّ هو اسم المسيح ما تغذيتُ في هذه الأربعين يوماً إلاً يمثل ما غذَيتك به، ولا كنتُ أفطر إلاَّ في الوقت الذي كنتُ أفطرك فيه بمثل الخبز والماء الذي كنتُ أغذيك به سواء. ثمَّ بسارك عليه، وأمسره بالانصراف إلى مترله، فعاد إلى زوجته المباركة فرحاً مسروراً<sup>،،(۱۷)</sup>.

دمروا سبعة عشر بيعة للقبط، إحداها على اسم تكلا القدِّيسة. ١٧– تاريخ بطاركة الكنيسة المصريَّة، المعروف بسير البيعة المقدَّسة، لساويرس ابن المقفع أسقف الأشونين، الجلد الثَّاني، الجزء الثَّاني، مطبوعات جعيَّة الآثار القبطيَّة، قسم النُّصــوص والوثائق، قام على نشره يسى عبد المسيح، عزيز سوريال عطية، أسولد بورمستر، القسـاهرة، ١٩٤٨م، ص ١٤٩، ١٥٠ إطلالة على حياة الكنيسة القبطيَّة في القرن الحادي عشر

ويروي كتاب ''تاريخ بطاركة الكنيسة المصريَّة'' جانباً سلبياً مـــن حياة الكنيسة القبطيَّة في مستهل القرن الحادي عشر المــيلادي، ولكنــه جانب مهم لا يجب أن نغفله، لأنه يمهِّد لنا إدراك سبب الضَّعف الـــذي آلت إليه الكنيسة الشَّرقيَّة عموماً وليس القبطيَّة فقط في القرون الوسطى.

يقول الكتاب: "وأيام أنبا زحارياس بعد بطريركيَّته سبع سنين. والبيعة هادئة تحت السَّلامة. ومن بعد ذلك لم يصبر الرَّب على أفعال الرُّعاة الذين كانوا في ذلك الزَّمان، وأنزل الله غضبه على الجميع بسببهم، فأبعدوا منها، لأهم كانوا صاروا مثل الولاة المسلَّطين على الكهنة، ويختلقون حجحاً لجمع المال بكل وحه، ويتجرون في بيعة الله لحبَّة الفضة والذَّهب، ويبيعوا موهبة الله بالمال، فيخسرون ولا يربحون. وإذا زادهم إنسان في دياريَّة بيعة من البيَع ديناراً واحداً، فسخوا على القييم الأوَّل المهتم بأمور البيعة كما يجب، فيطردوه منها، ويسلموها بسبب الددِّينار يشرب الخمر الصَّافي، ويخلط المحكر بالماء ويصفيه، ويقدِّمه للكهنة ترفعه للهيكل. وأن الكهنة يرفعوا على الهيكل قرباناً يكفي طوال الجمعة حتى يفضل منه شيئاً كثيراً غرضاً في أن لا يتعبوا فيقدَّسوا، ويبقى القربان في الكنائس إلى أن يعفَّن، لأن الأساقفة كانوا يوسموا للكهنوت من لا يصلح ولا يفهم ..."<sup>(۱۸)</sup>

ويذكر الكتاب أيضاً: ''… وفي أيامهم أعنى الرُّعاة، انقطع التَّعليم أيضاً و لم يردع أحد أحداً، ولا يقول له اخرج القذى من عينيك لـــئلا يقول له أخرج أنت الخشبة أولاً من عينيك … وانقلبت الأمور، وصار

۱۸ - نفس المرجع السَّابق، ص ۱۱۸

المراحل التاريخية للسر – من القرن السابع حتى الحادي عشر للميلاد الم

الفهيم العالم غير معدود ولاسيَّما إن كان فقيراً، والجاهل غــير الفهـيم مكرَّماً عندهم مبحَّلاً، لاسيَّما إن كان موسراً ليقدِّموه للطَّقس العالي من طقوس الكهنة. فمن أجل ذلك نزلت يد الرَّب عليهم، وحلَّ غضبه على البيعة<sup>(١٩)</sup>، لعلمه بأننا لا نستحق ندخل من بابما كالزَّمان الذي أنزل فيه الرَّب غضبه على أورشليم حتى خربت، وسُبي أهلها وبنيهم وبناهم''(<sup>٢٠)</sup>.

لقد أردتُ أن أمهِّد أمام القارئ ليطَّلع على جانب من الحال الذي تردَّت إليه كنيسة مصر بدءًا من القرن الحادي عشر ولعدة قرون تاليــة استغرقت العصور الوسطى تقريباً باستثناء فترات ازدهار قليلة في القرنين النَّالت عشر والرَّابع عشر للميلاد. ولكن الرَّب لم يترك نفسه بلا شاهد أبداً في أي عصر من العصور، إذ برز في وسط هذه الأجواء رعاة يخشون الله ويحبُّون الكنيسة، ويجتهدون في إنقاذ البقيَّة الباقية، ويسهرون علــى حلاص الشَّعب، فاضطروا إلى إصدار قوانين وتشريعات تحمي الشَّـعب من تسلُّط بعض الكهنة، بعد أن أساء هذا البعض اســـتغلال السُــلطان المنوح لهم من الله ضد الله نفسه، وضد كنيسته.

وإننا لا نعدم في هذه الفترة من تاريخ الكنيسة شــــهادة أراخنـــة مـــن الشَّعب القبطي شهدوا للمسيح متمسِّكين بإيمانهم وبكنيستهم، حتى نـــالوا إكليل الشَّهادة، مثل الأرخن أبو نجاح الكبير، وفهد بن إبراهيم، وغيرهما.

١٩– الإشارة هنا إلى المعاناة التي حازمًا الكنيسة القبطيَّة في أيام مرتبـــك العقـــل الحاكم بأمر الله (١٩٦–١٠٢١م) ومن أتى بعده في عصر الدُّولة الفاطميَّة. ٢٠– تاريخ بطاركة الكنيسة المصريَّة، المحلد الثَّاني، الجزء الثَّاني، مرجع سابق، ص ١١٩، ١٢٠

سر التَّوبة والاعتراف



الفصل الخامس في القرون الوسطى في الشَّــرق المســيحي

تمهيد

في هذا الفصل أُشير بإيجاز في مستهله إلى موضوع التَّوبة والاعتراف في الكنيستين السِّريانيَّة الأنطاكيَّة والبيزنطيَّة في العصــور الوســطى، ثمَّ بالشَّرح المسهب في الكنيسة القبطيَّة.

## في الكنيسة السّريانيَّة الأنطاكيَّة

ظهر في القرن الثاني عشر في كنيسة أنطاكية يعقوب ديونيسيوس بن الصَّليبي أسقف أمد (+ ١١٧١م). وكان عالماً من علماء عصره، ولـــه مؤلَّفات كثيرة، من بينها كتاب في ''التَّوبة والاعتراف''. وقد وضع هذا الأسقف ثلاثة قدَّاسات. وله أيضاً ثلاث صلوات قسمة تستعملها الكنيسة السِّريانيَّة، تتلو إحداها في قدَّاس خميس العهد، والتَّانية في قدَّاس سبت التُور، والتَّالئة في أي قدَّاس. وقد تُرجمت هذه الأخيرة إلى اللُّغـة القبطيَّة، ومنها إلى اللُّغة العربيَّة. وتستعملها الكنيسة القبطيَّة في قدَّاس حتى اليوم، وهي القسمة التي بدايتها: ''هكذا تألَّم كلمة الله بالجسد، وذُبح وانحني بالصَّليب ...''.

وكان المجمع المنعقد في دير الزَّعفران سنة ١٩٥٦م قد قال في قانونه الرَّابع ما يلي: ''إذا كشف الكاهن سواء كان بطريركاً أم أسقفاً أم قسيساً سرَّ المعترف، سواء بحياته أو بعد موته بأي شكل كان، فلسيكن ملعوناً ومحروماً من الثَّالوث الأقدس، ومحرَّداً عن درجة الكهنوت، وغريباً عن المسيحيَّة ومرذولاً عن الكنيسة''. ومنع بقانونه الخامس الكاهن من ف القرون الوسطى في الشرق المسيحي ١٩١ أن يأخذ من المعترف هديَّة ولو كانت زهيدة<sup>(١)</sup>.

ولقد ترك البطريرك الأنطاكي النتَّهير ميخائيل الكبير (١١٦٦–١١٩٩م) مؤلَّفات كثيرة ذات اعتبار، ومن بينها كتاب في لزوم التَّوبة والاعتراف.

أما ابن العبري (١٢٢٥–١٢٨٦م) وهو من أشهر ملافنة الكنيسة السِّريانيَّة الأنطاكيَّة<sup>(٢)</sup> في القُّرن النَّالت عشر، فقد كتبب ردوداً على اعتراضات نوفتيان الهرطوقي وأتباعه الذين دُعوا باسم "الأنقياء"، وهم الذين ماثلهم بالاعتقاد أيضاً بلاحيوس وأتباعه، الذين زعموا أن الإنسان إذا قبل الرُّوح القُدُس يصير منزَّهاً عن الخطأ تماماً، وأنه لا توبة للذين يخطئون بعد معموديَّتهم.

وفي ردود ابن العبري عليهم تحدَّث عن التَّوبة الحقيقيَّة والـــــيّ هـــى النَّدامة على الخطايا التي ارتُكبت في الماضي، وترك الخطايا التي تُفعــل في الحاضر، والوعد الأكيد بعدم إتيان الخطيئة في المســـتقبل. وأن غفـــران الخطايا لا يكون محصوراً في المعموديَّة وحدها، ولكن بوســـائل أخــرى كالدُّموع والآلام والأصوام والصَّلوات وما أشبه، وأفضل هذه الطُّــرق جميعاً هو الاستشهاد. ويقول أيضاً: ''ولئن قال الرَّب إن التَّجديف على الرُّوح القُدُس لا يُغفر، ولكنه لم يقل حتى بعد التَّوبة أيضاً. أمَّا خطيئــة

١- المطران سويرس زكا عيواص، والأب الرَّبان اسحق ساكا، مرجع سابق، ص ١٢٤ وهو نفس ما تقوله الكنيسة الكاثوليكيَّة: تعلن الكنيسة (الكاثوليكيَّة) أن كـل كاهن يسمع اعترافات مُلزم بحفظ السُّر المطلق في شأن الخطايا السبق يعترف بحسا التَّائبون، وذلك تحت طائلة العقوبات الشَّديدة. ولا يجوز له أيضاً أن يستخدم ما يستقيه من الاعتراف من معلومات تتعلَّق بحياة التَّائبين. انظر: التعليم المسيحي للكنيسة الكاثوليكيَّة، مرجع سابق، ص ٤٤١

۲– اسمه بالكامل هو أبو الفرج غريغوريوس ابن العبري، كان أبوه طبيباً يهودياً ثمّ تنصَّر، ولذلك دُعي بابن العبري. درس اللغة العبريَّة والعلوم الدينيَّة والعقلية والطب، وصنَّف كتباً كثيرة في اللغة والأدب والتاريخ والفلسفة والعقائد.

سرّ التُّوبة والاعتراف

191

الموت التي تكلَّم عنها يوحنا الرَّسول<sup>(٣)</sup>، فهي الخطيئة التي يمـــوت فيهـــا الإنسان بدون أن يتوب عنها<sup>ن(٤)</sup>.

وظلَّ تقسيم الخطايا إلى كبيرة وصغيرة قائماً حتى هـــده القــرون الوسطى في الكنيسة الأنطاكيَّة. فيقول ابن العبري (١٢٢٥–١٢٨٦م) عن ذلك في كتابيه ''منارة الأقداس''، و''الأشعة'' ما خلاصته أن الخطايـــا نوعان، كبيرة وصغيرة بدليل قول الرَّب: «قد سمعتم أنه قيل للقـــدماء لا تزن، وأما أنا فأقول لكم إن كل من ينظر إلى امرأة ليشتهيها فقد زين بما في قلبه» (متى ٢٧:٥، ١٨). بهذا أوضح الرَّب بأن خطايا القتــل والزِّنـــا والحمق هي أكبر من خطايا الغضب باطلاً والقسول لسلاخ رقسا، لأن الخطايا الكبيرة هي التي تخرج من القلب وتدنِّس الإنسان، فـــلا يـــرث مرتكبها ملكوت الله، وهذه الخطايا هي التَّجديف، القتل، الزِّنا، الفجور، عبادة الأصنام، الخطف، السَّرقة، الظَّلم، السُّكر، الكذب، وشهادة الزُّور. وقد أشار إليها الرُّسول بولس في (١كورنثوس ٩:٦، ١٠) أمَّـــا الخطايـــا الصَّغيرة فهي التي أشار إليها أيضاً الرَّسول بولس في رســالته إلى أهـــل كورنثوس بقوله: «لأبي أحاف إذا حئت أن لا أحــدكم كمــا أريــد، وأوجد منكم كما لا تريدون. أن توجد خصومات ومحاسدات وسخطات وتحربات ومدمًّات ونميمات وتكُبُّرات وتشويشات» (٢كورنثوس ٢٠:١٢) فهذه وما يشبهها خطايا صغيرة. وأن غفران جميع الخطايا سواء كانت كبيرة أم صغيرة خاص بمفعول التَّوبة، إذ بدونها لا يستطيع أحد أن يحصل على غفران الخطايا. فقد قيـل في (لوقــا ٣:١٣) «إن لم تتوبــوا فجميعكم كذلك تملكون».

وكذلك يصنِّف ابن العبري الخطايا بالنِّسبة إلى من تُقترف بحقه إلى

۳– ۱یوحنا ۱۳:۵ ۶- المطران سویرس زکا عبواص، والأب الرَّبان اسحق ساکا، مرجع سابق، ص ۱۱۰–۱۱۳ ۶ في القرون الوسطى في الشرق المسيحي المعر

ثلاثة أصناف؛ فالكبيرة هي التي توجَّه ضد الله تعالى، والوسطى هي التي توجَّه ضد القريب، والصُّغرى هي التي يقترفها الإنسان ضد نفسه<sup>(°)</sup>.

## في الكنيسة البيز نطيَّة

وفي الكنيسة البيزنطيَّة أو اليونانيَّة يشــهد ثيــــؤدور بلســـامون<sup>(٢)</sup> (١١٩٠-١١٩٥م) في أحد مؤلَّفاته على أن ممارسة الاعتراف على الكاهن أصبح شائعاً في زمانه. وأن الأسقف يُعتبر هو المسئول عن حدمة الاعتراف.

## فى الكنيسة القبطيَّة

أمًّا في كنيسة مصر في العصور الوُسطى فقد توقَّف فيها الحديث عن تقسيم الخطايا إلى كبيرة وصغيرة. ولكن من جهة أخرى عبرت ممارســة سرّ التَّوبة والاعتراف على مرحلة عجيبة توقَّفت فيها تقريبــاً ممارســة الاعتراف على الكهنة في الكنيسة، سواء بسبب صعوبة الاتصال بالكهنة في الأجيال التي تلت تأسيس الدَّولة الفاطميَّــة<sup>(٧)</sup> (٩٦٩-١١٧١م)<sup>(٨)</sup>، أو بسبب التَّعليم الذي ساد في الكنيسة القبطيَّة آنغذ، والذي تبنَّــاه الأنبــا ميخائيل مطران دمياط<sup>(٩)</sup>، وهو بخصوص الاكتفـاء بــالاعتراف علــى

 ٥- نفس المرجع، ص ١١٤، ١١٥
 ٦- ثيؤدور بلسامون، هو أحد علماء القانون الكنسي، وكان قد صار بطريركاً ملكانياً لكنيسة أنطاكية، ولكنه لم يمارس وظيفته الكهنوتيَّة فيها، لأن الصليبيين أقاموا بطريركاً لاتينياً بدلاً منه. فاضطر للعودة إلى القسطنطينيَّة. ومن بين مؤلفاته، واحدة من المجموعات الرئيسيَّة في قوانين الكنيسة الشَّرقيَّة.

Cf. ODCC, 2<sup>nd</sup> edition, p. 124. ٧- الأب هنري دالميس الدومينكي، الطُّقوس الشَّرقيَّة، مرجع سابق، ص ١٢٦ ٨- عرضتُ جانباً من ذلك الأمر نقلاً من كتاب ''سيَر البيعة المقدَّسة''. ٩- أنبا ميخائيل مطران دمياط، هو صاحب مجموعة قوانين كنسيَّة. وقسد عُسيِّن ١٩٤ سرّ التُّوبة والاعتراف

الشُّورية أثناء مرور الكاهن بما على الشَّعب في دورتي بخــور البــولس والإبركسيس في صلوات القدَّاس الإلهي.

أنبا ميخائيل مطران دمياط في القرن النّسابي عشــر وموضــوع الاعتراف عل الشّورية

ورد في موسوعة نوموكانون مقاره الرَّاهب، والمحفوظة في مخطـــوط عربي رقم (٢٥١) بالمكتبة الأهليَّة بباريس، مختصر من قول أنبا ميخائيـــل مطران دمياط.

فتحت عنوان: ''مختصر من قول أبينا القدِّيس أنبا ميخائيل مطران دمياط وأعمالها فيما انفرد به القبط من حزئيَّات الشَّريعة''، يستهل المطران المذكور هذا المختصر بقوله: ''إن أكثر الأمور الجزئيَّة العمليَّة التي بأيدي الفرق التُصرانيَّة إنما أخذوها على حكم التَّوارث، ولا يوجد لهما ذكر في الكُتُب الإلهيَّة المقبولة بالاتفاق، وما بأيدي القبط هو ما ورثوه عن إيمالهم عن أب الآباء مرقس الإنجيلي، وما كان بأيديهم قبل إيمالهم ولم ينكره عليهم الرَّسول المذكور ...''.

ويشير هذا المختصر إلى ما انفرد به الأقباط دون غيرهم، وهو: رشم الصَّليب بإصبع واحدة. والتَّحفي في البيع في الصَّلاة والقـــدَّاس. وزواج الأقرباء مثل بنات العم والعمَّة والخال والخالة. ومنـــها حلـــق الشَّــعر، والختان، وملازمة تناول القربان، وعدم حفظ القُربان بعد القدَّاس أو نقله

 من الكنيسة. ومنها استخدام الصندروس في البُخور. ومنها تغطية القربان بالفول والتِّرمس تمييزاً للقبط عن الصَّابئة الذين كانوا يعبدون الشَّــمس، الذين لم يكونوا يأكلون التِّرمس والفول ... الخ.

وما يهمنا في هذا المختصر هو ذكره لعدم لزوم الاعتراف علــــى الكاهن، بل يكفي أن يكون الاعتراف على الله وحده، وأن الاعتراف يكون على الشُّورية أثناء القدَّاس الإلهي.

فيقول أنبا ميحائيل مطران دمياط في ذلك:

"... ومنها ترك الاعتراف على معلَّم. أمَّا نحن فنقول إن مسرقس الرَّسول لما تلمذ من آمن على يديه لم يسن لهم أن يعترفوا بخطاياهم على أحد من العالم لا كاهن ولا غير كاهن، رجوعاً إلى قسول سيِّدنا في الإنجيل: لا تتَّخذوا لكم معلَّماً على الأرض، معلَّمكم واحد هو المسيح في السَّماء. وقوله: لا توجبوا الحُكم على أحد لئلا يُحكم عليكم. وقول السَّماء. وقوله: لا توجبوا الحُكم على أحد لئلا يُحكم عليكم. وقول النَّانية: أين الذين قرفوك؟ قالت: يارب لم يبق منهم أحد. قال: ولا أنا أدينك اذهبي ولا تعودي إلى الخطيئة، أي توبي لله. وقوله للمحلّع: قسد برأت لا تعود تخطئ. وقوله: إن ملائكة السَّماء تفرح بخساطئ واحد يتوب. وقال كثيراً: توبوا. ولم يقل في موضع اعترفوا لمعلّم، لكنه قسال: اعترف لك يارب السَّماء والأرض. فلنعترف نحن أيضاً لسرب السَّماء والأرض لا لغيره، لأنه علَّمنا العبادة بالقول والفعل.

فكما أن الخاطئ في العتيقة يذكر خطيئته في أُذُن ذبيحتـــه ســـراً، والكاهن يقدِّمها ويستغفر له، هكذا جُعل للخاطئ في الحديثة أن يعترف بخطيئته على مجمرة البُخور عندما يبخِّر الكاهن، والكاهن هو الذي يرفع سرّ التُّوبة والاعتراف

الْبُخور لله، ويستغفر منه<sup>(١٠)</sup>.

وداود النَّبي يقول: اعترف لك بذنبي، وهو يغفر آثام قلبي. وقــال: حيَّد هو الاعتراف للرَّب. وقول بطرس: إن نحن اعترفنا بخطايانا تزكَينا، أي إن اعترفنا لله. وأما الموعوظون المذكورون في القدَّاس فهم الــذين لم يكونوا بعد اعتمدوا، فكانوا يوعظون مدَّة قبل أن يعتمدوا. وأما المعترفون المذكورون بعد ذكر التُنُّهداء في القدَّاس، فهم الــذين احتملــوا الآلام بسبب اعترافهم بالمسيح، ولم يُقتلوا كالتُنُهداء، وسموا بالمعترفين لقــول الرَّب في الإنجيل من اعترف بي قدام النَّاس، اعترف به قدام ملائكة السَّماء.

وبالجملة فالذَّنوب منها ما يتعلَّق بالله والنَّاس كالشُّرور والقتل، ولما في هذه من مخالفة أمر الله ومن الإضرار بالنَّاس، ومنها ما يتعلَّسق بسالله كالتَّجديف أمام الله، فقد قال: إنه يغفر لمن غفر لمن أخطأ إليه. وقسال: اغفروا يُغفر لكم. وإذا استغفر الواحد من الآخر غفر الله له. وإذا تاب لله واستغفر منه ذنوبه قدَّامه غفر له. وهذا هو المقصود. فلا يحتاج إلى غسير ذلك. ويقول الرَّب للذين قدَّموا الخاطئة: من لم يخطئ مثلسها فليسدها، أشعَرَنا بأن الدَّيان ينبغي أن لا يكون قط قد أخطأ كالمُدان. ولا يوجسد إنسان بغير خطيئة، فهذا خصَّص بالله وحده. ونقرأ هذا في قوله: أخرج أولاً الخشبة من عينيك وحيئنذ تنظر أن تخرج القذا من عسين أخيسك. وقوله: لا تدينوا لئلا تدانوا.

١٠ يكتب رونودوت Renaudot عن هذه الأمور في إيجاز قائلاً: "إنه لا يوحـــد أضعف ولا أسخف من هذه الأدلة والبراهين لهذا اللاهوتي الذي تدعو براهينه للرَّشــاء" وإن كان هذا الحكم عنيفاً إلاً ألها الحقيقة. Cf. Renaudot, La perpétuité de la foi de l'Eglise Catholique sur l'Eucharistie, t. III, col. 848. ; Cf. also, (OCP), vol. II, 1936, p. 103. وحدير بالذكر أن هذه الفقرة الأخيرة محذوفة في المخطوطتين اللتين تحويان بحموعة قواني أنبا ميخائيل مطران دمياط والموجودتان في المكتبة البطرير كيَّة للأقباط بالقاهرة.

197

وأما قول يعقوب في الكاثوليكون: اعترفوا بخطاياكم الواحد للآخر. إذا أخطأت لواحد قل له: قد أخطأت إليك، واستغفر منه. وأما ما كُتب في الإبركسيس من أن كثيراً من الذين آمنوا، كانوا يعترفون منهم كانوا ويقرُّون بجهلهم وخطاياهم، وما كانوا يصنعون. وكثيرون منهم كانوا سحرة جاءوا بكتبهم وأحرقوها. أي لما آمنوا ظهر لهم قُبح ما كانوا عليه، فجعلوا يذكرونه ظاهراً لكل أحد مثل أعمال السَّحرة وأمتاهم، حتى ألهم أحرقوا كتب سحرهم ظاهراً. وقول يهوذا أخي يعقوب: بكَتوا من كان عليه خطيئة وخلصوه من النَّار المؤبَّدة وخوفهم، أي من ظهرت أفعاله رديئة بكَتوه، وخوفوه من النَّار المؤاتم ليتوب ويخلص. فعلمى يفسرِّه لهم من كتب الله المقدَّسة''(11).

وتوضِّح أيضاً قوانين أنبا ميخائيل مطران دمياط ضسرورة ملازمة القربان، حيث تقول: ''نحن نرجع في ذلك إلى قول ربِّنا كُلُوا كلَّكم من هذا لمغفرة خطاياكم. وقوله: كل من يأكل جسدي ويشرب دمي فله الحياة فيَّ وأنا أثبت فيه. وقوله: كل من يأكل جسدي ويشرب دمي فله الحياة الأبديَّة. وقول بولس عن سيِّدنا إنه قال: كلما أكلتم من جسدي وشربتم من دمي آمنتم بموتي، واعترفتم بقيامتي، وانتظرتم بحيئي. ففسي هسذه الأقوال قد عُرف الإيمان والغفران بالقربان. ولما أخرج أبو مقار الكبير شيطاناً من المرأة قال: إن تمكُّنه منها كان بسبب بعسدها عسن تناول القُربان. وهذا هو رسم القبط منذ تلمذهم مرقس الرَّسول''<sup>(1)</sup>.

11- Burmester, O.H.E. Khs, *The Sayings of Michael, Metropolitan of Damietta*, Orientalia Christiana Periodica (OCP), Vol. II, N. I-II, Roma, 1936, p. 110-113.

12- Ibid., p. 114.

سرّ التُّوبة والاعتراف

هذا جانب من تعليم الكنيسة القبطيَّة في العصور الوسطى عن موضوع التَّوبة والاعتراف. ويلزم الإشارة هنا إلى أن أقوال الأنبا ميخائيل مطران دمياط في القرن التَّابي عشر الميلادي قد نظرت إليها الكنيسة آنئذ بكل اعتبار وتقدير. ولم يحدث أن عارض واحد من بطاركة الكنيسة في العصور الوسطى هذه الآراء. ولقد عاصر الأنبا ميخائيل مطران دمياط ثلاثة بطاركة هم: البابا خائيل الخامس (١١٤٥– ١١٤٦م)، والبابا يؤانس الخامس (١٢٤٦– ١١٢٦م)، والبابا مرقس التَّالث (١٢٦٦– ١١٨٩م). بل إننا نرى تأكيداً على أهميَّتها من بطاركة لاحقين. فمن قوانين البابا ينا نرى تأكيداً على أهميَّتها من بطاركة لاحقين. فمن قوانين البابا مناك فصل بعنوان: "أن يكون طقس مطران دمياط الحاضر بحا الآن مستقراً على جاري العادة لن تقدَّمه بثغر دمياط المذكور، وعلى ما تضمنته سيَر البطاركة لأمثاله بها".

وبرغم أنه مع حلول القرن النَّالَّتَ عشر الميلادي بدأ الحديث مـــن جديد عن أهميَّة الاعتراف على الكاهن كما سنرى فيمــا بعــد، إلاَّ أن تعليم الكنيسة القبطيَّة عن موضوع الاعتراف على الشَّورية بدءاً من القرن النَّابي عشر الميلادي ظلَّ متداولاً فيها في حدود ضيِّقة إلى ما بعد القــرن النَّامن عشر الميلادي، وأمَّا من الوجهة الليتورجيَّة فقد ظلَّــت الكُتُــب الطُّقسيَّة للقدَّاس الإلهي تشير إليه حتى اليَوم، كبقايا ممارسة ليتورجيَّة دخلت الكنيسة في عصورها الوُسطى. وهو ما ستجده مشروحاً في هذا الفصل.

وقد حُفظت قوانين أنبا ميخائيل مطران دمياط في أربعة مخطوطات بالعربيَّة. واحد منها محفوظ في المكتبة الأهليَّة بباريس تحت رقم (٢٥١ عربي). واثنان منها في المكتبة البطريركيَّة بالقاهرة ضمن مخطوطات القوانين تحت رقمي (٥، ٦). ويُظن أن الرابسع بمكتبة الفاتيكان. وقد نشر العالم حورج حراف G. Graf هذه القوانين بالألمانية سنة داما۲۳، في المرجع التالي: Collectanea Hierosolymitana

القس أبو ياسر بن القسطال في القرن الثَّابي عشر

وفي زمن بطريركيَّة البابا يؤانس الخامس (١١٤٦- ١١٦٦م) نقرأ عن سيرة القس أبو ياسر بن أبي سعد بن القسسطال<sup>(١٢)</sup> (+ ١٢٠٤م). وقــــد وردت سيرته في كتاب "سيَر البيعة". وكان لابن القسطال صديق عالم يهودي اسمه أبو الفخر بن أزهر الصَّانع. وكان دائم التَّباحث مسع ابسن القسطال حتى تنصَّر راغباً في المذهب المسيحي. وتعمَّد بيد أنبا يوحنا أسقف طمويه من الجيزة، وساعده في التَّعميد القس أبــو ياسـر بسن القسطال، وذلك في بيعة السيِّدة العذراء بالمعادي في ضواحي القــاهرة، وكانت تُسمى آنئذ"كنيسة المرتوتي"<sup>(٢)</sup> وهي الكنيسة التي كان يُخدم فيها القس المذكور. وقد رُسم أبو الفخر بن أزهر شماسـاً في كنيسـة العذراء مريم بحارة زويلة بمصر القديمة، وبقى بما إلى يوم نياحته.

ويقول أبو المكارم (ص ٨٢) عن بيعة العذراء بالمعادي في ذلك الوقت: إنها من أماكن العبادات الفرحة، وهذه البيعة مقصودة حدًا، لأن لها شفاعات مقبولة وآيات ظاهرة لأصحاب الإيمان. وهو ما يعطينا إطلالة واضحة عن شخصيَّة القس أبو ياسر بن القسطال في ذلك الوقت.

وكان لهذه البيعة بستان جميل يطل على النِّيل، كان يتـــردَّد عليـــه

١٣– عن القس أبي ياسر بن القسطال، ارجع إلي: – الأب حورج شحاته قنواق، المسيحيَّة والحضارة العربيَّة، المؤسَّسة العربيَّة للدِّراســـات والنَّشر، بيروت، الطَّبغة الأولى، ص ٢٠٨، الطَّبعة التَّانية، ص ٢٦٦ – أبو المكارم، تاريخ الكنائس والأديرة في القرن التَّاني عشر الميلادي، الجزء التَّاني، مرجع سابق، ص ٢٩، ٨٦–٨٦، ٥٨–٨٦ – رمزي تادرس، دائرة المعارف القبطيَّة، الجزء الأوَّل، مطبعة صادق بالمنيا، بـــدون تاريخ، ص ٧١ – ١٤ "مرتوقِ" هي لفظة روميَّة وهي "متيرتا"، وتعني "أم الله الكلمة" سرَ التَّوبة والاعتراف

۲. .

الخليفة الحافظ الفاطمي (١١٢٩–١١٤٩م)، والخليفة الظَّافر (١١٤٩– ١١٥٤م)، ومن بعدهما الخليفة العاضد (١١٦٠–١١٧١م)، وهـو آخـر الخلفاء الفاطميين. وكل منهم يراعي هذه البيعة، ويقبل ما يُحمل إليه من طعام الدَّير<sup>(١٥)</sup>.

وفي زمن البابا مرقس الثالث (١١٦٦– ١١٨٩م)، وأيام بدر الجمالي أمير الجيوش، ووزير الخليفة المستنصر (١٠٦٦–١٠٩٩م)، اغتصب الأرمن كنيسة مار جرجس بطرا، وهدموها وبنوا عوضاً عنها كنيسسة متسمعة كرزوها على اسم مار جرجس. ولما انتهى حال الأرمن في مصر إلى ما انتهى إليه، عادت الكنيسة إلى الأقباط، فانتقل إليها القس أبسو ياسر، وجدَّد عمارتما، وزوَّدها بما احتاجت إليه، وعاد الشَّعب يمضون إليها في كل وقت. وحضر البابا مرقس التُّالث وكرَّزها بحضمور جماعمة مس الأساقفة والكهنة والشَّعب المسيحي<sup>(١١</sup>).

كما تولى القس أبو ياسر عمارة دير باسم القدِّيس مـــار جــرجس بطُرا، وكُرِّز هذا الدَّير بيد البابا يؤانس السَّادس (١١٨٩– ١٢١٦م). وفي أعلى الدَّير جدَّد القس أبو ياسر بيعة للشَّهيد أبو مينا، وأخرى على اسم القدِّيس يوحنا المعمدان.

ولقد حاول القس أبو ياسر إبطال بعض العــادات الشَّـــائعة بـــين الأقباط، ليرقى بحالهم، منها: وحوب تقابــل الخطيــب مـــع خطيبتــه ومشاهدتها قبل الخطوبة، ورضا الطَّرفين بالخطوبة<sup>(١٧)</sup>. وأن عدم جتانـــة

١٥– سيرد ذكر هذا الدَّير بعد قليل في نفس سيرة القس أبو ياسر بن القسطال. ١٦– أبو المكارم، تاريخ الكنائس والأديرة في القرن الثاني عشر الميلادي، الجزء النَّـــاني، مرجع سابق، ص ٨٦ ١٧– الخطوبة أو الخطبة في ذلك الوقت هي ما كنَّا نعرفه حتى عهد قريب حــــداً باسم ''نصف الإكليل''، أو ''عقد الأملاك''، والذي بعده لم يكن يحق لأي طرف في القرون الوسطى في الشرق المسيحي

۲ ۰ ۱

الطَّفل لا تمنعه من المعموديَّة، موضحاً أن الحتان ليس مـــن الواجبـــات الدِّينيَّة المفروضة، بل هي عادة صحيَّة احتماعيَّة. ومنع عادة حلق شـــعر الرأس، لأنما – على حد قوله – عادة تسرَّبت إلى الأقباط من العــرب، وتشدَّد في ذلك إلى حد أنه كان لا يتناول من القرابين المقدَّسة إن كـــان الذي قدَّس القدَّاس قسَّ محلوق الشَّعر مغطَّى الرأس، إذ كان القس أبــو ياسر يكشف رأسه وقت صلاة القدَّاس بحسب التَّقليد القديم ... الخ.

فقابل بعض الأقباط هذه الإصلاحات بكثير من الارتياح، إلاَّ أن البعض الآخر تصدّوا له، واعتبروا مبادئه بدعة دخلت الكنيسة. وعن ذلك الأمر يقول أبو المكارم: ''... وأقسم البيعة قسمين، وأُنكر ذلك عليه عدَّة دفوع، ولم يرجع، ولم ينتهي عن رأيه، فاقتضى الحال لحفظ القوانين إبعاده عنها، والله يصلحه لنفسه''(<sup>۸۱)</sup>. وقضى بقيَّة حياته في العزلة إلى يوم وفاته<sup>(۱۱)</sup>.

وقد ترك القس أبو ياسر مقالة صغيرة في الدُّفاع عـــن المســيحيَّة، وإثبات عقيدة المسيحيَّة في التحسُّد والصَّلب وسر التَّثليث، وذلـــك رداً على بعض الاعتراضات من قبّل الفقهاء المسلمين. ولا يوجد منـــها إلاً مخطوط واحد محفوظ في المكتبة الأهليَّة بباريس<sup>(٢٠)</sup>.

وما يهمني هنا بعد أن عرضتُ لجانب من سيرة القس أبو ياسر بن القسطال، أنه لم يعترض على العادة التي شاعت في زمانه وهـــي عـــدم

الانفصال عن الآخر. أمَّا الخطوبة التي شاعت بيننا اليَوم، فلم تُعـــرف في الكنيســـة القبطيَّة إلاَّ في عهد البابا كيرلس الخامس (١٨٧٤ – ١٩٩٢م). ١٨- أبو المكارم، تاريخ الكنائس والأديرة في القرن الثَّاني عُشر الميلادي، الجزء النُّـــاني، مرجع سابق، ص ۸۲ ۱۹- رمزي تادرس، مرجع سابق، ص ۷۱ ٢٠ – الأب جورج قنواتي، مرجع سابق، ص ٢٠٨

في القرون الوسطى في الشرق المسيحي

الطُّفل لا تمنعه من المعموديَّة، موضحاً أن الختان ليس مـــن الواجبــات الدِّينيَّة المفروضة، بل هي عادة صحيَّة احتماعيَّة. ومنع عادة حلق شـــعر الرأس، لألها – على حد قوله – عادة تسرَّبت إلى الأقباط من العــرب، وتشدَّد في ذلك إلى حد أنه كان لا يتناول من القرابين المقدَّسة إن كــان الذي قدَّس القدَّاس قسَّ محلوق الشَّعر مغطَّي الرأس، إذ كان القس أبــو ياسر يكشف رأسه وقت صلاة القدَّاس بحسب التَّقليد القديم ... الخ.

فقابل بعض الأقباط هذه الإصلاحات بكثير من الارتيــاح، إلاً أن البعض الآخر تصدّوا له، واعتبروا مبادئه بدعة دخلت الكنيســة. وعــن ذلك الأمر يقول أبو المكارم: ''... وأقسم البيعة قسمين، وأُنكر ذلــك عليه عدَّة دفوع، ولم يرجع، ولم ينتهي عن رأيه، فاقتضى الحال لحفــظ القوانين إبعاده عنها، والله يصلحه لنفسه''<sup>(١١)</sup>. وقضى بقيَّــة حياتــه في العزلة إلى يوم وفاته<sup>(١٩)</sup>.

وقد ترك القس أبو ياسر مقالة صغيرة في الدِّفاع عـــن المســيحيَّة، وإثبات عقيدة المسيحيَّة في التحسُّد والصَّلب وسر التَّنليث، وذلـــك رداً على بعض الاعتراضات من قبَل الفقهاء المسلمين. ولا يوحد منـــها إلاً مخطوط واحد محفوظ في المكتبَة الأهليَّة بباريس<sup>(٢٠)</sup>.

وما يهمني هنا بعد أن عرضت لجانب من سيرة القس أبو ياسر بن القسطال، أنه لم يعترض على العادة التي شاعت في زمانه وهـــي عـــدم

الانفصال عن الآخر. أمَّا الخطوبة التي شاعت بيننا اليَوم، فلم تُعــرف في الكنيســة القبطيَّة إلاَّ في عهد البابا كيرلس الخامس (١٨٧٤– ١٩٢٧م). ١٨- أبو المكارم، تاريخ الكنائس والأديرة في القرن التَّاني عشر الميلادي، الجزء التَّــاني، مرجع سابق، ص ٨٢ ١٩- رمزي تادرس، مرجع سابق، ص ٢٩ ٢٠- الأب حورج قنواتي، مرجع سابق، ص ٢٠٨

الاعتراف على الكهنة في الكنيسة، والاكتفاء بالاعتراف على الشُّورية أثناء مرور الكاهن بما على الشَّعب في دورتي بخور البولس والإبركسيس في القدَّاس الإلهي، إذ لم يتحدَّث عن وجوب إصلاح هذا الأمر، في حين تحدَّث عن ضرورة إصلاح أمور أخرى أقل أهميَّة. وأن إبعاده عسن الكنيسة كان بسبب هذه الأمور الأخرى، والتي لم يكن سرّ الاعتراف بوضعه آنئذ واحداً منها. وهنا يظهر لنا جلياً أن ما ذكره أنبا ميخائيل مطران دمياط عن سرّ الاعتراف في زمانه – أي اعتراف الشَّعب على الشُورية – لم يكن أمراً مستغرباً في الكنيسة في ذلك الوقت، و لم يعترض عليه أحد حتى وقت ابن القسطال الذي تنيَّح في الامرار المار المي الأقل.

القس مرقس الضَّرير بن القنبر في القرن النَّابي عشر وظهر في الكنيسة القبطيَّة في أواخر القرن التَّابي عشر كاهن آخر اسمه مرقس الضَّرير بن موهوب المعروف بابن قنبر<sup>(٢١)</sup>. وكان معاصراً للبابا الإسكندري مرقس التَّالث (١١٥٧-١١٨٠) البطريرك الـــ ٢٣ من بطاركة الكنيسة القبطيَّة. وكان أنبا ميخائيل مطران دمياط قــد رسمــه قساً، ويسميه الأنبا ميخائيل في إحدى رسائله: <sup>(٢</sup>أبو الفخر بن الشَيخ بن البركات موهوب القنبر<sup>(٢٢)</sup>. وكان مشهوداً له بسعة العقــل وسـعة البركات موهوب القنبر<sup>(٢٢)</sup>. وكان مشهوداً له بسعة العقــل وسـعة وقد نقل عن هذه اللُّغات القبطيَّة واليونانيَّة والعربيَّة، وقيل السِّريانيَّة أيضاً. ووسائل، بعضها يختص بمبادئ الإصلاح التي كان ينادي بما قبله القــس أبو ياسر بن القسطال، والبعض الآخر يختص بآرائه في إصلاحات طقسيَّة ونظاميَّة حاول أن يدخلها في الكنيسة، فتصدَّى له أنصار القدم والتقليد.

> ٢١- أبو المكارم، الجزء الثَّاني، مرجع سابق، ص ٢٠٨ ٢٢- الأب جورج شحاته قنواتي، مرجع سابق، ٢٠٥

ونشأت مجادلات حامية بينهم. ولأنه لم يصلنا تفاصيل هذه المجادلات إلاً من خلال مقاوميه، لهذا فليس من السَّهل الوقوف على حقيقة شخصَّيته<sup>(٢٣)</sup>.

ويقول أبو المكارم في كتابه: "تاريخ الكنائس والأديرة في القـرن النَّاني عشر" عن القس مرقس ابن قنبر – مقتبساً أقواله من كتابه "المعلّم والتّلميذ" الذي ألّفه: "ثمَّ أوهم الشَّعب أن من لا يعترف لمعلم بخطاياه، ويعمل القانون عن خطاياه، لا يجوز له أن يتناول القربان. وإن مات بغير اعترافه للكاهن مات بخطيئته، وراح الجحيم<sup>(٣)</sup>، فعـاد الشَّـعب يعترفون له، وتركوا الاعتراف على المجمرة، ومالوا جميعهم إليه، وسمعـوا قوله ... ويقول لمن يعترف له: أنا أحمل عنك بعض خطيئتك، والبعض يُغفر لك من الله بعملك القانون!. ومن يأخذ عن خطاياه قانوناً في الدُّنيا، لم يجب الله عليه قانوناً ثانياً في الآخرة!. وصاروا أصحابه المعترفين عليه يسمونه 'أبونا المعلّم'. وإذا وقف في الكنائس احتمع إليه جماعـة

٢٣- نفس المرجع، ص ٢٠٥ ٢٤- نفس المرجع، ص ٢٠٥ ٢٥- انظر في ذلك كتاب "دبيحة الاعتراف" لناشره أبناء البابا كيرلس السَّادس، تحت عنوان: ''احذر أن تتناول دون اعتراف'' (ص ٤٧–٥٥). وهو الكتاب الـــذي أشرتُ إليه في الفُصل السَّابق، والذي ينسبه النَّاشر – خطأ – إلى الأنبا ساويرس ابن المقفع أسقف الأشمونين في القرن العاشر الميلادي.

سرّ التُّوبة والاعتراف

كبيرة وأثار أسباباً كثيرة لم تكن في البيعة ... ''(٢١).

ويستطرد أبو المكارم في حديثة عن مرقس ابن قنبر، فيذكر أن خبره قد وصل إلى أساقفة الوجه البحري، فأطلعوا الباب مرقس التّالست (١١٥٧–١١٨٠م) بشأنه، فكتب له يحذّره وينهيه، ويعظه بمواعظ تعزية، فلم يسمع منه. فطلب إليه البابا أن يأتي لمقابلته، فذهب إليه في قلايت بكنيسة المعلّقة بمصر القديمة. وعقد له مجمعاً من الأساقفة والقسوس والأراخنة. وفي ختامه أرسله إلى دير أنبا أنطونيوس سنة ١٧٤ م في شهر أمشير. ولكن والدته وإخوته وخاله وبعض الأراخنة ظلّوا يتوسَّلون إلى البابا في شأنه، فأحاب سؤالهم، وأعاده إلى حدمته بعد أن كتب لسرئيس الدير أن يستحلفه عند حسد أنبا أنطونيوس وعلى إنجيسل يوحنا أن لا يعود يفعل شيئاً مما كان يفعله.

لكنه ما أن وصل إلى بلاده حتى عاد إلى ما كان عليه. واحتمع إليه جمع كثير حداً ما يناهز خمسة آلاف رحل، وكانوا يغدقون عليه من أموالهم وممتلكاتهم الشَّئ الكثير. فكتب إليه الأب البطريرك يرهبه ويتوعَّده إن لم يرجع عن غيَّه، فلم يلتفت إليه، بل زاد في طغيانه. فأرسل البابا إلى الأساقفة يخبرهم بقضيَّته من بدايتها إلى نهايتها، موضِّحاً القوانين التي بموجبها يجب قطعه بالحروم المؤكَّدة إن استمر على طغيانه. فالتحسأ مرقس بن قنبر إلى قاضي القضاة<sup>(٢٧)</sup> ليتوسَّط عنه لدى ألبابا البطريرك.

وظلٌ مرقس ابن القنبر مستقراً في ناحية إقامته(٢٠)، مستمراً على ما

٢٦- أبو المكارم، الجزء الثاني، مرجع سابق، ص ١٤، ١٥ ٢٧- هو أبو على عبد الرَّحيم اللَّخمي العسقلاني، المعروف بالقاضـــي الفاضــل. وكان وزيراً لصلاح الدِّين الأيوبي (١١٧١-١٢٠٠م). ٢٨- ورد في الهامش أن محل إقامته هو سبرباي مركز طنطا غربيَّة. في القرون الوسطى في الشرق المسيحي

كان عليه. ثمَّ حضر إلى القلايَّة البطريركيَّة بكنيسة المعلَّقة، ومَتَسل بـــين يدي البابا واعترف بذنبه، وسأل العفو عنه، فأُجيب إلى ذلك. وما لبث أن عاد إلى موطنه حتى عاد لما كان عليه. وفجأة انتقل إلى طائفة الملكـــيِّين، واعترف بالطَّبيعتين والمشيئتين، فقبلوه إليهم. فأفرز نفسه من كنيسته.

وهنا يقول أبو المكارم: ''... كما قال بعض الآباء: أفرز نفسه من طقس الإخوة كمثل يهوذا الإسخريوطي. لهذا أبعـــده الله مـــن طقــس الأرثوذكسيِّين، كما أبعد الشيطان من طقوس الملائكــة العلــويِّين، لكبريائه وظنه بذاته أنه الكبير. فلهذا سقط ودخل إلى جملــة الهراطقــة المخالفين ...'(٢٩). فحرمه البابا مرقس التُّالث في مجمع كنســي ضـــمَّ ستين أسقفاً هم أساقفة الوجهين البحري والقبلي في ذلك الوقت.

وذهب ابن القنبر ليسلَّم على بطريرك الملكيَّة<sup>(٣٠)</sup> عندما جاء إلى الإسكندريَّة إلى بابوان<sup>(٣١)</sup>. وكان عند البطريرك جماعة مطارنة ألهوا للبطريرك ما استحدثه عليهم مما يخرج عن قوانين مذهبهم. وطلب ابن القنبر من البطريرك الملكاني أن يفرد له كنيسة في سنباط<sup>(٣٢)</sup>، فاعترض مطران تلك النَّاحية، وجرت مشادة عنيفة بين المطران والقس مرقس ابن القنبر، وصلت إلى حد التشابك باليدين، فترك ابن قنبر الملكيَّة وعاد إلى البابا أنبا مرقس النَّالت فقال له: ''إيش رجع جابك إلى عندي يا محروم بذا الزي المغير عن صفتنا ...''. وإذ عاد ثانية إلى بطريرك الملكيَّة أرسله إلى دير القصير بجنوب القاهرة، حيث مكث فيه عشرين سنة، وتوفي في

۲۹– أبو المكارم، الجزء النَّاني، مرجع سابق، ص ۲۰ ۳۰– هو البطريرك صفرونيوس النَّاني سنة ١١٦٦م، وحلفه البطريرك إلياس. ۳۱– محلها الآن "ثتل النَّحارين"، فارسكور، دمياط، وهو معقل النَّصـــارى الملكيِّين آنئد. ۳۲– سنباط، مركز زفتى غربيَّة.

سرّ التَّوبة والاعتراف

فبراير سنة ١٢٠٨م.

7.7

.

الأنبا ميخائيل مطران دمياط يتحدَّث عن القس مرقس ابن القنبر

ينقل أبو المكارم في كتابه <sup>(°</sup>تاريخ الكنائس والأديرة<sup>''</sup>، خطاباً أرسله الأنبا ميخائيل مطران دمياط إلى أبي المكارم نفســـه، مؤلَّــف الكتـــاب المذكور، يسرد فيه تعاليم ابن قنبر المغايرة لإيمان الكنيسة، أنقلُ خانباً منه هنا لاكتمال الفائدة<sup>(٣٣)</sup>.

"... الحقير المسكين ميخائيل بدمياط يوضّح لمحبَّة الأخ ما اتصل بي من أمر فخير ابن القنبر الذي صار قسِّيس بغير استحقاق من وجوه عدَّة، وتسمى مرقس، وفساد رأيه فيما وضعه من مصنفات من الكُتُب المحالفة للحق، التي استمال بها من النَّاس السَّاذحين العديمي الفهم، واستمالهم إلى طريق المحالفين وهو أن هذا الطَّاغي المحالف كان قــد تــزوَّج امــرأة وأقامت عنده مدَّة، وأنه أراد أن يترَّهب وينعزل منها فلم توافقه على ما أراد، فتحايل وزوَّجها لغيره في الخفية. وحاء إلى أنبا يؤانس<sup>(٢٢)</sup> أســقف دمسيس وأوهمه أله ترهَبت وسكنت الدَّير مع الرَّاهبــات<sup>(٣٠)</sup>، فرهَبــه وقسمه قسيساً، فلم يخف أمره بعد ذلك.

وبلغ الأب البطريرك أنبا يؤانس خبره وهو الثّاني وسبعين من عـــدد الآباء البطاركة فحرمه وقطعه وحرم من قسمه قسيساً، لأنه لم يكشـــف عن صحيح أمره بما يثبت صدقه قبل أن يرهّبه ويقسمه قسيساً، فصار له

۲.۷

في القرون الوسطى في الشرق المسيحي

شريكاً في إثمه، واستخفافه بالقوانين الرَّسوليَّة<sup>(٣٦)</sup> ...

ثمٌ لما أظهر نفسه بالعلم وتفسير الكُتُب المقدَّسة، ترجمها من القبطي للعربي، ثمَّ تفسر ذلك تفسير التَّفسير على قدر ما يتصوَّر في عقله. ولَّـــا أقام في كنيسة دمسيس أخفى الدَّلاًل الذي يدل على ما يجب قراءته كل يوم من فصول الأناجيل وكتب البيعة المقدَّسة، وجعل هو نفسه الدَّلاُّل. أي ما أمر بإخراجه من فصول الأناجيل والرسمائل والكماثوليكون(٢٧) والإبركسيس، يخرج ما يقوم في نفسه مما يفسِّره تفسير التَّفسير، مما يقوي به بدعته، ويدعِّم به سوء اعتقاده إلى أن سرق عقول بعــض الشَّــعب الأرثوذكسي الذين حملهم خوفهم من الله وطلبب خـــلاص نفوســهم الاغترار بتمويهاته، والدُّخول معه في زمرته. فأوَّل ما استوقهم بــه أن يعترفوا له بخطاياهم، ثمَّ أثبت في نفوسهم أنه بغير ذلك لا تكون توبـــة **ولا غفران**<sup>(٣٨)</sup>. ثمَّ أمرهم أن لا يحلقوا رؤوسهم جميعهــــا، بـــل وســـط رؤوسهم، ويتركوا الختان، لأن الله خلق آدم كاملًا بغير نقص. وقسال: كما برا (خلق) صورة آدم وكمَّله حسناً جداً. وهذه السُّنَّة لم يثبت عليها إلاَّ اليهود والحنفاء. وأنه لا يجوز البُخور في البيعة بغير اللَّبان الذي قَـــدِّم للسيِّد مع الذَّهب والمر. وأن لا يغسل الإنسان فمه بماء عقيب القربسان. كل ذلك أولاً فأولاً وهم يسمعون له في واحدة واحدة في مدَّة تنيف عن خمس عشرة سنة. ثمَّ في آخر الأمر أمرهم أن يصلُّبوا بالإصبعين. والقربان بالقربان المخبى الذي يقدِّس عليه يوم الأحد، ويرفعه الكــاهن عنــده، ويقرِّب منه للمعترفين الذين يرومون القربان بعد الاعتــراف وعمــل

٣٦– ''الأبسطلية'' بحسب النَّص الحرفي. ٣٧- ''القتاليقون'' بحسب النَّص الحرفي. ٣٨– وهو المحور الرَّئيسي الذي يدور حوله كتاب ''ذبيحة الاعتراف'' لناشره أبناء البابا كيرلس السَّادس. والذي سبق الإشارة إليه في الفَصل السَّابق. ۲۰۸ سرّ التُّوبة والاعتراف

القانون<sup>(٣٩)</sup>، يمزج منه السِّر ويضاف إلى خمر حديد، يصلى عليه بمفرده، ويتقرَّب به. وأبطل ثلاثة أيام صوح نينوى والجمعة الأولى من الصَّوم على رسم طائفة الملكيَّة. وحلَّ جمعة نينوى أن يؤكل فيها الزَّفر يومي الأربعاء والجمعة. فتيقَّظ له من الأرثوذكسيين من أخذ حذره منه، واغتربه مسن تابعه من النَّصارى ...<sup>9</sup>.

ويستطرد أنبا ميخائيل في رسالته المطوَّلة شارحاً فيها فساد اعتقاده بسر النُّالوث، معتقداً أن للآب المُلك والرِّياسة على ابنه وروح قدســه، وأنه يأمرهما وينهاهما، وأنمما تابعان له ومؤتمران بأمره، وأن لكل واحــد من هؤلاء النُّلاثة عملاً لا يشركه فيه الآخرون ... الخ.

واعتقد أيضاً أن الآباء والأنبياء حالين من موهبة الرُّوح القُلُس ... الخ. واعتقد أنه بعد موت العالم وحشرهم في الفردوس يجري لمن لا يتأدَّب في حال حياته مثل ما جرى لآدم. واعتقد أن العقاب والنَّواب في الآخرة على النَّفس العاقلة النَّاطقة دون الجسد. وأن التَّاديب في هذه السدُّنيا للجسد حتى لا يعود يوافق النَّفس على ارتكاب الخطايا لنفوره مسن آلام القانون (أي التَّاديب)، فيخلص في اليوم الآخر<sup>(...)</sup>.

وجميع ما شرحه من سوء اعتقاده موجود في كتبه التي ألُفها. أيضاً كتاب ألُفه ونعته بالعشرة رؤوس. **ومن كُتُبه التي ألُفها أيضاً كتاب ألَّفه** ونعته بكتاب المعلَّم والتِّلميذ، يتضمَّن ثمانية أبواب<sup>(١٠)</sup>. وكتاب ألُفـــه

٣٩– نفس الحاشية السَّابقة. ٤٠– نفس الحاشية السَّابقة. ٤١– هذا برهان واضح يثبت أن كتاب ''المعلَّم والتلميذ'' الذي يتضـــمَّن ثمانيـــة أبواب هو كتاب يختص بالقس مرقس ابن القنبر. وهو ما سأشرحه في المتن فيما يلي. في القرون الوسطى في الشرق المسيحي ونعته بالمجموع فيما آل إليه المرجوع. وكُتُب غير ذلك<sup>(٢٢)</sup>.

هذا حانب فقط مما ذكره أنبا ميخائيل مطران دمياط في القرن النَّاني عشر عن القس مرقس بن القنبر.

كُتُب "المعلَّم والتِّلميذ" التي عُرفت في الكنيسة القبطيَّة لم يكن القس مرقس ابن القنبر هو وحده الذي ألّف كتاباً باســم "المعلَّم والتلميذ"، بل هناك مؤلِّفون آخرون غيره. وهنا لابـــد لنـــا أن نتوقَّف قليلاً لنحصر بدقَّة ما يختص بكُتُب "المعلَّم والتلميذ" التي ظهرت في الكنيسة القبطيَّة.

يُعد العالم مارك سوانسن Mark Swanson من أكثر العلماء بحشاً ودراسة لكُتُب ''المعلّم والتّلميذ'' التي عُرفت في الكنيسة القبطيَّة. ولقـــد كَتَب في ذلك الموضوع ثلاث مقالات قيِّمة<sup>(٢٢)</sup>. أمَّا نتيجة دراســاته في هذا الموضوع فهي أن هناك ثلاثة كتب مختلفة بمـــذا العنــوان ''المعلّــم والتِّلميذ''. وفيما يلي بيانها:

٤٢ - أبو المكارم، الجزء الثَّاني، مرجع سابق، ص ٢٣ -٢٨

43- Three articles on "The Master and the Disciple" of Mark ibn al-Qunbur:

(1) Mark SWANSON, A Copto-Arabic Catechism of the Late Fatimid Period: "Ten Questions which One of the Disciples Asked of His Master", in Kh. SAMIR (éd.), Actes du 5e congrès international d'études arabes chrétiennes (Lund, août 1996), I et II = revue Parole de l'Orient, 24 et 25 (1999 et 2000)

(2) Mark SWANSON, Three Sinai Manuscripts of Books "of the Master and the Disciple" and their membra disiecta in Birmingham, in OCP 65 (1999), p. 347-361.

(3) Mark SWANSON, Two Vatican Manuscripts of [... the Book "of the Master and the Disciple" ... J of Mark ibn al-Qunbur, In OCP 66 (2000), p. 185-Mark ibn al-Qunbur 193

سرّ التَّوبة والاعتراف

۲١.

 (۱) الكتاب الأوَّل: وهو الأقدم زمنياً، وبه عشرة أسسئلة. وقد أعطاه مارك سوانسن Mark , Swanson اختصار (10)MD حيث MD هو اختصار لعبارة Master and Disciple أي "المعلَّم والتِّلميذ".

وتاريخ تأليف كتاب المعلَّم والتَّلميذ (10)MD محصور بين سينة ١٠٤٨ وسنة ١١٣٤م. وهو موجود في عدَّة مخطوطات أرقامها موجودة في كتاب جراف G. Graf وقد أضاف إليها مارك سوانسين Mark Swanson ثمانية مخطوطات أخرى تحوي هيذا الكتياب منها ثلاثية مخطوطات في سيناء ترجع إلى القرن النَّالث عشر. ويقول إن هذا الكتاب يستوحي بعض أفكاره من كتاب الأنبا ساويرس بين المقفع أسيقف الأشمونين في القرن العاشر والذي عنوانه: ''التُر التَّمين في إيضاح الدِّين''.

(٢) الكتاب الثاني: وهو كتاب "المعلم والتّلميذ" الذي وضعه مرقس بن القنبر، وبه ثمانية أسئلة<sup>(٥٤)</sup>، ولذلك أعطاه مارك سوانسن Mark Swanson اختصار (8)MD.

وكتاب المعلَّم والتِّلميذ (MD(8 محفوظ في مخطوط رقم (١٦ لاهـوت = مسلسل ٢٨٧) بمكتبة دير القدِّيس أنبا مقار، ومخطـوط رقـم (٢٣٥ لاهوت) بمكتبة البطريركيَّة بالقاهرة (ورقة ١١٠ظهر – ١٧٠وحه). وقــد أضاف مارك سوانسن Mark Swanson إلى ذلك مخطوطين آخرين يحويان هذا الكتاب ولكن بصورة غير كاملة. وإن بعض ما ورد به مستوحى من الكتاب السَّابق (10)M . ولقد نُشر هذا الكتاب – (8)MM – بصورة حزئيَّة في الكنيسة القبطيَّة بواسطة أبناء البابا كيرلس السَّادس، وتحــت عنوان: "ذبيحة الاعتراف" وقد نُسب خطأ إلى الأنبا سـاويرس بــن

44- GCAL II, 466-467. ٤٥- سأوردُ فيما بعد بياناً بعناوين هذه المسائل التُمانية.

المقفع، وذلك في أوائل السَّبعينيَّات من القرن العشرين.

(٣) **الكتاب الثّالث:** وهو كتاب ''الاعتراف'' المكوَّن من ائـــنين وعشرين فصلاً، واختصاره هو (22)MD . وقد وضعه البطريرك كيرلس التُالث بن لقلق – قبل رسامته بطريركاً – بمعاونة الأنبا بولس البوشي – صار أسقفاً سنة ١٢٤٠م – وبمراجعة الأسعد أبن الفرج هبة الله ابن العسَّال.

وكتاب المعلَّم والتَّلميذ (22)MD موجود بكامله في مخطوط رقم (١٦ لاهوت = مسلسل ٢٨٧) بمكتبة دير القدَّيس أنبا مقار (ورقــة ٤-١٨٨) وفي القسم الأوَّل من المخطوط المذكور. ولقد نُشر هذا الكتاب جزئيــاً بعنوان: <sup>22</sup>المعلَّم والتَّلميذ<sup>4</sup> للبابا كيرلس التُّالث بن لقلق والأنبا بــولس البوشي أسقف مصر القديمة، الجزء الأوَّل، تحقيق مراد مــرقس بــولس، تقديم الأنبا أمونيوس، القاهرة سنة ١٩٨٥م. حيث يحوي الكتاب المنشور الاثني عشر مسألة الأولى فقط.

حول كتاب "المعلَّم والتِّلميذ" للقِّس مرقس ابن القنبر بادئ ذي بدء ينبغي أن نعرف أن كتاب ''المعلَّم والتِّلميذ'' للقَّــس مرقس ابن القنبر، والذي رفضته الكنيسة القبطيَّة في القرن النَّاني عشــر الميلادي، قد انتشر فيها في القرن العشرين – عن غير قصد – تحت اسم ''ذبيحة الاعتراف'' دون أن يتنبَّه أحد لذلك'<sup>(٢)</sup>.

ولعل قائل يقول إن رفض الكنيسة القبطيَّة لهذا الكتاب في القـــرن التَّاني عشر الميلادي كان بسبب أنه يعلَّم بوجوب اعتراف الخاطئ علـــى الكاهن اعترافاً شفهياً، وليس على الشَّورية، في حين أن الكنيسة القبطيَّة

٤٦ - وهو ما سبق الإشارة إليه في الفَّصل الفائت من هذا الكتاب.

سرّ التَّوبة والاعتراف

212

في ذلك الوَقت كانت ترى غير ذلك. ولكن الحقيقة هي أن ابن القنسبر حين أراد أن يعيد تعليم الكنيسة التَّقليدي إلى نصابه، تطرَّف تطرُّف شديداً حتى حاد عن تعليم الكنيسة وآبائها في هذا الشأن. ولقد أوردتُ حانباً من هذا التَّعليم الآبائي في هذا الكتاب الذي بين يديك، حيث ترى قارئي العزيز الفارق الكبير بين التَّعليم الآبائي وتعليم ابن القنبر.

لقد تعرَّضت كتابات القس ابن القنبر للإدانة من قبَـل الكنيسـة القبطيَّة في القرون الوُسطى، ومن ثمَّ فقد كان السَّعي حثيثاً لطمسها من ذاكرة الكنيسة memoriae memoriae ، ومن أحل هذا السَّبب فإن اسمه لم يظهر في المخطوطات. أما أعماله التي انتشرت في كل مصر فكانـت تحت غطاء عنوان هو: ''لمؤلَّف مجهول'' أو ''مـن كتابـات الآبـاء''، وكمثال لذلك تفسيره لأسفار موسى الخمسة<sup>(٢٢)</sup>.

ويقول أبو صالح الأرمني في كتابه ''الكنائس والأديرة في مصر'': إن ابن القنبر قد كتب مقالاً بعنوان: ''المعلَّم والتِّلميذ''، وقد سمَّاه بهذا الاسم لأنه قسَّمه إلى ثمانية مسائل أو أسئلة يسألها التِّلميذ لمعلمه الرُّوحي. أما الهدف الأساسي منها فهو شرح أهميَّة ممارسة الاعتراف التَّسفهي على الكاهن، وهو الأمر الذي كان معطَّلاً في الكنيسة القبطيَّة في هذه الفتسرة بشهادة أنبا ميخائيل مطران دمياط.

وهكذا يشهد أبو صالح الأرمني أنَّ كتاب ''المعلَّــم والتَّلميـــذ'' ذو النَّمانية مسائل هو من تأليف القس مرقس ابن القنبر. وهو ما أثبته بحدَّداً العالم الأمريكي مارك سوانسن Mark Swanson .

47- Ugo Zanetti, Le livre de Marc Ibn Qanbar sure la confession retrouvé, dans Orientalia Christiana Periodica (OCP), Vol. 49, 1983, p. 426. في القرون الوسطى في الشرق المسيحي

وهذا الكتاب الذي وضعه ابن القنبر كان هو المصدر الذي اعتمــد عليه البابا كيرلس النَّالث بن لقلق في كتابه المعروف باســـم ''كتــاب الاعتراف''، أو باسم ''كتاب المعلَّم والتِّلميذ''، والذي وضــعه ســـنة ١٢٤٠م بمشاركة الأنبا بولس البوشي، ومراجعة الأسعد أبو الفرج ابــن العسَّال، لشرح ممارسة الاعتراف الشَّفهي على الكاهن، وحتميَّته قبــل التَّناول من الأسرار المقدَّسة<sup>(٨٤)</sup>.

وتحتفظ مكتبة دير القدِّيس أنبا مقار بدنين النَّصين أو الكتابين، لكل من القس مرقس ابن القنبر، والبابا كيرلس النَّالت ابن لقلــق (١٢٣٥-١٢٤٣م)، وكلاهما بعنوان: ''المعلَّم والتِّلميذ''، وذلك في مخطوط رقــم (١٦ لاهوت = مسلسل ٢٨٧)، حيث يحوي المخطوط المذكور قسمين.

القسم الأوَّل منه هو كتاب ''المعلَّم والتَّلميذ'' للبابا كيرلـــس بـــن لقلق، في ١٨٣ صفحة (من ص ٤ - ص١٨٨)<sup>(٩٩)</sup>، وهو نسخة بيــَـد الأب الأسقف المكرَّم أنبا أثناسيوس أسقف مدينة الفيوم ونواحيها.

ويرد في مقدِّمة هذه القسم ما يلي بنصِّه (بخطئهه): "بسهم الاب والابن والروح القدس الاله واحد له المجد دايما امين. نبتهدي بعسون الله تعالى وحسن توفيقه بنسخ كتاب المعلم والتلميذ وهده هي المقدمه وهدا الكتاب يشمل اثنين وعشرين مقاله سايل ومسول ونسال السيد المسيح المعونة على كماله بسلام من الرب امين".

48- Ibid., p. 427. ٤٩ – الصَّفحات ١ – ٣ ، ٤١ ، ١٨٧ مفقودة الصَّفحات ١٨٦ – ١٨٦ مضافة على المخطوط، وبخط ناسخ آخسر ont été resyaurés ومنها الصَّفحات ١٨٥ ظهر – ١٨٦ بيضاء. الصَفحة ١٨٨ ظهر ملصوقة بصفحة ٢ وجه من القسم النَّابي من المخطوط. سرّ التَّوبة والاعتراف

212

وفي آخر مقدِّمة هذا القسم الأوَّل نقرأ (بخطئه): ''... ونقلــها إلى اللغة العربية الاب العظيم انبا كيولص ابن لقلق المعــروف اولا بــالقس داوود ورفيقه القس بولص البوشي واسموه كتاب المعلم والتلميد حيــدا الهم برهنوا فيه التعليم والتلمذه حيدا ولخصوه اكتر من كتاب الاعتراف الكبير الذي يسمى كتاب الرووس ...''.

وقد نُسخ هذا المخطوط للشمَّاس المكرم الدَيِّن المســيحي المعلَّـــم كاراس ابن الشمَّاس المكرم والأرخن المبحل المعلَّم بطرس ابن المتنـــيِّح في الأحضان الإبراهيمية المعلَّم غبريال.

وفي صفحة ١٨١ وجه نقرأ ما نصُّه: ''كملت آلاتني وعشـرون مساله بعون الله تعالى في العشر الاول من شهر بابه المبــارك ١٣٢٧ قبطيه للشُّهداء<sup>(٥٠)</sup>''.

أمًا القسم الثَّاني من المخطوط وهو كتاب مرقس بن القنبر<sup>(٥٠)</sup>، فإنه

٥٠- أي النِّصف الأوَّل من سنة ١٦١٠ ميلاديَّة.

هو كتاب المعلم والتِّلميذ لمرقس ابن القنبر بدون شك.

وحدير بالذكر أن مكتبة دير القدِّيس أنبا مقار تحتفظ أيضاً ممخطوط ات أخرى لكتاب "المعلَّم والتلميذ" للبابا كيرلس ابن لقلق، وهي مخطوط رقم (١٤ لاهوت – مسلسل ٢٨٦)، وتعود نساخته إلى القرن السَّابع عشر. ويخطوط رقم (١٥ لاهوت – الأولى. ومخطوط رقم (١٧ لاهوت – مسلسل ٢٨٨). أما مخطوط رقم (١٧ لاهوت – مسلسل ٢٨٩) المحفوظ بمكتبة الدَّير ففيه: – عشر مسائل بين معلَّم وتلميذ. – أربعة أبواب بدون مؤلف بعنوان: "تحقيق الأمانة المستقيمة". – مسائل باسيليوس وغريغوريوس وهي لشرح الإيمان المسيحي. – كتاب الطّب الرُّوحاني للأنبا ميخائيل أسقف أتريب ومليج. – 51- Cf. Ugo Zanetti, op. cit. (OCP), Vol. 49, 1983, p. 428. ويذكر الأب سمير حليل الذي شاهد هذا المخطوط، ويقول عنه: إن قسمه الأساني

مع الأسف لا يوجد به ما يشير إلى اسم مؤلّف هذا العمل. ويحوي هذا القسم ٧٠ ورقة (من ص٢ ظهر- ص٧١).

فالورقة الأولى منه مفقودة، أما صفحة ٢ ظهر فملصوقة بصــفحة ١٨٨ ظهر من القسم الأوَّل من المخطوط. وعلى ذلك فصفحة ٢ وحـــه مفقودة وموضوع بدلاً منها صفحة بيضاء.

وفيما يلي نص ما يورده مخطوط (١٦ لاهوت) في الثَّلاث صفحات الأولى منه<sup>(٥٢)</sup>.

نبتدئ بعون الله تعالى وحسن توفيقه بنسخ مسائل سأل عنها تلميذ من معلمه، وهي ثمان مسائل. بسلام من الرَّب. آمين.

المسألة الأولى يبين فيها تثليث أقانيم الله<sup>(٣٥)</sup>، وتوحيـــد جـــوهره. ويحقق من العقل والكتاب أنه أقانيم ثلاثة<sup>(٢٥)</sup> حقيقية، ذو جوهر واحد. ويبين فيها تجسد أحد الثالوث، واتحاد<sup>(٥٥)</sup> لاهوته بناســـوته، وظهــوره للملائكة والناس دائماً. وتفسير ظهوره لإبراهيم ويعقوب في شبه إنسان قبل تجسده.

المسألة الثانية يبين فيها تفسير قول الله في التوراة: إن كل حـــاطئ جزاؤه<sup>(٥٦)</sup> الموت، وسبب نزول جنس آدم (الصديقين<sup>(٥٧)</sup> والخطـــأة) إلى

Cf. Ugo Zanetti, op. cit., (OCP), Vol. 49, 1983, p. 429, n. 8. ٥٢- لقد أضفتُ الهمزة والدَّة والتَّاء المربوطة، كما أبدلتُ حرف التَّاء بحرف التَّاء أحياناً، وحرف الدَّال بحرف الذَّال أحياناً أخرى، وذلك تسهيلاً على القَّارئ. ٥٣- المخطوط: الله ٥٥- المخطوط: وايتحاد. ٢٥- المخطوط: جزاه. ۲۱٦ سرّ التُّوبة والاعتراف

الجحيم، قبل ظهور المسيح، وتأنس ابن الله(^°) وصلبه وموته، حتى خلص الجميع، الصديقين والخطأة.

المسألة الثالثة يظهر فيها كيف السبيل<sup>(٥</sup>) إلى الخلاص من الخطيئة بعد صعود المسيح، وكيف يصير الخبز والخمر لحم ودم المسيح، وكيف يموت المسيح ويهرق دمه كل حين لكي يفدي من يعتسرف ويتسوب. وتفسير قول الرب في إنجيل يوحنا: «لم يرسل الله ابنه ليحاكم العسالم»، وقوله أيضاً: «إنَّ الآب لا يحاكم أحداً».

المسألة الرابعة يثبت فيها مضرة من يأخذ القربان بغــير اعتــراف وقانون، ومضرة من يتوالى<sup>(١٠)</sup> عن أخذ القربان كلَّ حين، ويضــرب في ذلك مثلاً، ويثبت ذلك من الإنجيل المقدس.

المسألة الخامسة يثبت فيها تفسير قول الرب: «إن ساحدي الحـــق يجب أن يسحدوا بالرُّوح والحق».

المسألة السادسة يبين فيها تفسير قول الرب: «إنَّ كلَّ مَـــن يعمـــل الخطيئة هو عبد الخطيئة». ويبين فيها أنَّ كلَّ من<sup>(١١)</sup> يخطئ يصير عبـــداً للشيطان، ولا يعتقه شئ غير المسيح، بالمعمودية والاعتراف.

المسألة السابعة يبين فيها شرف الاعتراف لكهنسة المسسيح علمى الاعتراف<sup>(١٢)</sup> لكهنة التوراة<sup>(١٣)</sup>، وشرف ذبيحة المسيح علمى ذبيحسة

٥٧- المخطوط: الصديقون. ٥٨- المخطوط: اله. ٥٩- المخطوط: سبيل. ٣٠ - المخطوط: يتوانا. ٦١- المخطوط: كلمن. ٦٢ - المخطوط: اعتراف.

ف القرون الوسطى في الشرق المسبحي التوراة<sup>(١٢)</sup>، وأنَّ ذبيحة التوراة كانت رمزاً لذبيحة المسيح له المجد.

المسألة الثامنة يبين فيها بيان الفائدة في التلمذة للمعلم، وأنه لا يجب لأحد أن يكون بغير معلم، لا صغير ولا كـــبير، وأنَّ أحـــداً لا يمكنـــه الخلاص بغير معلم، وأنَّه يجب البحث الشافي عن صدق المعلم قبل التلمذة له، وأنَّه لا يجب بعد التلمذة أن يبحث عنه.

والمجد لله دائماً إلى أبد الأبد. آمين. كملت فهرســـت الثمـــاني<sup>(٢٠)</sup> مسائل بسلام من الرَّب. آمين.

(إلى هنا نص المخطوط).

وبعد هذا الفهرس الذي يورده المخطوط، يبدأ في إيراد نص كــل مسألة من هذه المسائل التُّماني، حيث يبدأ المسألة الأولى بالعنوان التَّــالي (بنصِّه): "نبتدي بمعونة الرب سبحانه بنسخ التمانيه مسايل من قــول الاباء القديسين الاطهار".

وبعد بضعة سنين من عثور الأب أوجو زانتي Ugo Zanetti على كتاب المعلَّم والتَّلميذ لمرقس ابن القنبر في مكتبة دير القدِّيس أنبا مقار ببريَّة شيهيت – وهو مخطوط رقم (لاهوت ١٦) – كان يتصفَّح كتالوج جراف G. Graf وهو كتالوج المخطوطات العربيَّة المسيحيَّة المحفوظة في القاهرة، فعثر في الجزء الخامس من مخطوط ٥٣٥ بمكتبة البطريركيَّة بالقاهرة – بحسب ترقيم جراف G. Graf – على نفس كتاب المعلَّم والتِّلميذ لمرقس ابن القنبر في مخطوط رقم (٢٣٥ لاهوت) (<sup>٢٦١)</sup> بمكتبة

٦٣– المخطوط: التورية. ٦٤– المخطوط: التورية. ٦٥– المخطوط: الثمانية. ٦٦– المخطوط رقم (٢٣٥ لاهوت) بمكتبة البطريركيَّة بالقاهرة، هو نفسه رقـــم ۲۱۸ سرّ التَّوبة والاعتراف

البطريركيَّة بالقاهرة في ثمانية أحزاء (ص ١١٠ ظهر – ص ١٧٠ وحه)، وهو أسئلة من التِّلميذ إلى معلَّمه، ومنسوب – خطأ – إلى سـاويرس ابــن المقفع. فعدد المسائل في مخطوط البطريركيَّة يوافق تماماً ذلك الموحــود في نص مرقس بن القنبر في مخطوط دير القدِّيس أنبا مقار، وكذلك أيضــاً طول النَّص<sup>(١٧)</sup>.

وبفحص المخطوط رقم (٢٣٥ لاهوت) بمكتبة البطريركيَّة بالقاهرة<sup>(٢٨)</sup>، وبمقارنته بمخطوط رقم (٢١ لاهوت) بمكتبة دير القدِّيس أنبا مقار أمكن الوصول إلى النَّص الكامل لكتاب المعلَّم والتِّلميذ لمرقس اب القنبر. وتكمن أهميَّة مخطوط البطريركيَّة ليس فقط في أنه يسد التُّغررات الموجودة في المخطوط المقاري<sup>(٢١)</sup>، ولكن أمكن بواسطته أيضاً تنقيع النَّص. فبمقارنة النَّصين ببعضهما البعض نجد أن النَّاسخ للمخطوط الأوَّل قد أغفل – عن غير عمد – ذكر بعض السُّطور التي يـذكرها ناسـخ المخطوط النَّان، والعكس صـحيح sauts du meme au meme أمكن تحقيق النَّص من كلا المخطوطين<sup>(٢٠)</sup>.

(٥٣٥) في كتالوج جراف G. Graf ، وهو نفسه رقم (٤٤١) في كتـــالوج مـــرقس سميكة باشا.

67- Ugo Zanetti S.J., Une seconde copied u livre de Marc ibn al-Qanbar sur la confession, dans OCP 55, 1989, p. 199-200.

70- Ugo Zanetti S.J., op. cit., OCP 55, 1989, p. 200.

وقد قمت بمقارنة كتاب المعلّم والتّلميذ لمرقس ابن القنببر بحسب مخطوط رقم (١٦ لاهوت) بمكتبة دير القدّيس أنبا مقار بما أورده كتباب "ذبيحة الاعتراف" الذي تُشر في السَّبعينيات من القرن العشرين منسوباً — خطأ – إلى الأنبا ساويرس ابن المقفع. فوجدت أن سطوراً – وأحياناً صفحات بكاملها – من المخطوط محذوفة من نص الكتباب المبذكور. والجدول التَّالي يورد جانباً من الاختلافات بين نص المخطوط ونسص الكتاب، حيث لم تغط هذه المقارنة النَّص كلَّه بكل دقَّة، لأن الغرض منها هو تعريف القَّارئ بأن كتاب "ذبيحة الاعتراف" هو نفسه كتاب "المعلَّم والتَّلميذ لمرقس بن القنبر".

| مخطوط رقم (۱۹ لاهوت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | كتاب "ذبيحة الاعتراف"                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| يورد نص المسألة الأولى بكاملـــها. انظــر<br>الفهرس السَّابق ذكره.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | لم يورد نص المسألة الأولى.                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (ص ١٩ وحه، و١٩ ظهر) وكذلك<br>يقول الرب المسيح في الإنجيل المقدس<br>آمين أقول لكم إن حتى تزول السماء<br>والأرض لا تزول خطَّة ولا شكله مـن<br>التوراة حتى تكون هذه الأشياء كلـها.<br>فلم يزل الرب ولا أبطل خطه ولا شكله<br>من كلامه جميعه الذي قاله في التوراة بل<br>ذلك ثابت عمَّال يراه ويعرفه مـن لـه<br>عينان في عقله حيدتا النظر. وأنا بقـوة<br>المسيح ابن الله أوضح لك تحقيـق مـا | (ص ١٤) فلم يزل الــرَّب ولم<br>تبطل كلمة من كلامه جميعـــًا<br>الذي قال في التُوراة. وقد قال في<br>الإنجيل المقدَّس الحق أقول لكم<br>إنه حتى تزول السَّــماء والأرض<br>لا يزول حرف واحد أو نقطــة<br>واحدة من النَّاموس حتى يكون<br>الكُل. وأنا يمعونة المسيح ابـــن<br>الله أوضح لــل حقيقــة مــا<br>سألت عنه. |
| سألت عنه.<br>(۲۰ وجه) قال التلميذ: أنا أرى في هذه<br>القول ظلماً. وأصل ما بنينا عليه حديثنا أن                                                                                                                                                                                                                                                                                        | (ص ١٦) التلميذ: من أي وجه<br>كان يحدر إلى الجحيم                                                                                                                                                                                                                                                                 |

سرّ التَّوبة والاعتراف

مخطوط رقم (١٦ لاهوت) كتاب "ذبيحة الاعتراف" الله عادل لا يظلم، فمن أي وجــه كـــان يحدر إلى الجحيم ... هناك ٥٢ سطراً يوردها المخطوط (من سطر (ص ١٧) تنتهى الفقرة الأولى من ۳ صفحة ۲۰ ظهر إلى سطر ۱۰ صـفحة ۲۲ الصَّفحة بعبــارة ''التي وجب عليه وجه) لم ترد في الكتاب. بسببها عدَّة ميتات". وتبدأ الفقرة النَّانية بالقول: ''فمن أحل ذلـــك أحدر الله أنفس جميع النَّاس إلى الجحيم بسبب مخالفتهم ... '' (۲۲ ظهر) ... استحقو ا<sup>(۷۲)</sup> من عدل (ص ۱۸) ... اس<u>ت</u>حقو ا<sup>(۷۱)</sup> الله تدبيراً يعتمده لخلاصهم بل ولخلاص من عدل الله تـــدبيرا يعتمـــده غيرهم بسببهم، لأنهم كانوا هم والخطاة لخلاصهم من الجحيم. في جحيم واحد. فلما دبــر الله تـــدبيراً لخلاصهم شملت الرحمة من كان معهـــم في الجحيم بسببهم. (ص ٢٣ وجه) قال التلميد: فأوضح لي (ص ١٨) التلميذ: أوضح لي التدبير الذي قلت إن الله دبره لخلاصهم التدبير الذي قلت إن الله دبــره وخلاص من معهم في الجحيم الواحـــد لخلاصيهم بسبب عبادهم بسبب عبادتهم وطاعتهم لرهم في دنياهم وطاعتهم له في دنياهم، ولكنها التي فعلوها، و لم يمكنها أن تخلصهم من لم تخلصهم من ميتاتهم الواجبــة ميتاتهم الواجبة عليهم. عليهم. (ص ٢٤ وجــه) ... وفرضــه علـــه، (ص ۲۰) ... وفرضه علم، ناسوت يخطئ وابنه الوحيد ناســوته لم ناسوت يخطئ وبموته صار لمه ٧١- أي ''الصديقون'' بحسب الكتاب المطبوع. ولكن المخطوط يــذكر أنهـــم الصديقون والخطاة معاً. (انظر المسألة الثَّانية في الفهرسُ الذِّي سبق ذكره). ٧٢- أي "الصديقون".

11.

مخطوط رقم (١٦ لاهوت) كتاب "ذبيحة الاعتراف" حق على أبيه ... يخطئ. فلمَّا دفع نفسه للمــوت الــذي فرضه أبوه على من يخطئ صار له حسق على أبيه ... (ص ٢٤ ظهر) وفي ساعة موته نـــزل (ص ٢١) وفي موته نــزل إلى إليهم إلى الجحيم كما كانوا هم يتزلون الجحميم وأسمرهم بروحمه إليه في ساعة موتهم. نزل إليهم وناشدهم وأصعدهم منه. بروحه وأصعدهم جميعهم من الجحميم، الصالحين والخطاة، لأنه لما نـــزل إلى دار الحبس بسبب الصالحين كان الصالحون والخطاة لا يساووا يسيراً من دمه الذي أهرقه، فأصعد الجميع كرامة لدمه وإثباتاً لرحمته وعدله. (ص ٢٤ ظهر، وص ٢٥) قال التلميذ: قد فهمت تدبير الرحمة والرأفة والعـــدل أوضـــحت لي بعـــض الأمــور المتعلقة بمسألتنا التي نستفهم عنها الذي قد دبر حتى خلص الجميع خطاة وأحب أن توضِّح لي الآن كيف وصالحين، وفدا الجميع بموته من الميتات الكثيرة الواجبة عليهم بسبب كثرة السبيل إلى خلاص من يخطئ بعد موت المسيح ما دام الــــدين خطاياهم التي كانوا بما مطالبين. وأحب يخطئون بعد<sup>(٧٣)</sup> موت المسيح الآن منك أن تعلمني كيف السـبيل إلى وقيامته عدَّة خطايا – من ذلك خلاص من يخطئ بعد ذلك الحسين لأن كلمة الله لا تزول ولا تبطل كما قــد الحين إلى زوال السَّماء والأرض – يستحقون عنها عدَّة ميتـات شهدت لي في أول هذا القول إن الرب

٧٣– عند هذه الكلمة، ربما سقط من ناسخ المخطوط الذي ينقل عنـــه كتـــاب ''ذبيحة الاعتراف'' عدَّة سطور، أو ربما يكون ناشر الكتاب قـــد أغفلـــها. انظـــر كلمات ''بعد'' المكتوبة بالبنط الثَّقيل، سواء في الكتاب المطبوع أو في نص المخطوط. سرّ التُّوبة والاعتراف

كتاب "ذبيحة الاعتراف" مخطوط رقم (١٦ لاهوت) الدسيح حلف وقال آمين أقول لكمم أن على قدر عددها. فما الـذي حتى تزول السماء والأرض لا تسزول يخلصهم من تلك الميتات الواحبة خطة ولا شكله من التوراة حتى يكون عليهم ... هذا كله. وإذا كانت كلمة الله لا تزول ولا تبطل حتى تزول السماء والأرض فكل من أخطأ خطية صغيرة أو كــبيرة فى كل حين وزمان وهو يستحق عنـــها موته جزاء لها وذلك لا يبطل حتى تزول السماء والأرض. فالذين يخطئون بعسد موت المسيح وقيامته عدة خطايسا مسن ذلك الحمين وإلى أن تمرول السماء والأرض وهم يستحقون عنسها عسدة ميتات على قدر عددها، فما الـذى يخلصهم تلك الميتات الواحبة عليهم ... (ص ۲۹ وجه) ... أوضـــح لي أنـــه (ص ۲۷) ... أوضح لي أنــه لأولئك يخلص ولا يخلص غيرهم أيضـــاً لهؤلاء يخلص ولا يخلص غيرهم. إيضاحاً لا يكون فيه شبهة فرمما كابرنا في ذلك أقوام. (ص ۳۰ وجه) ... ويحتمل عنا كــل (ص ۲۹) ... ويحتمل عنَّا كل موت هو واجب علينا، فيفدينا ويسامحنا موت واجب علينا. وهذا هو بكل ما هو واجب علينا. وهـــذا هـــو القول ... القول ... (ص ٣١ وجه) الميتات الكثيرة الواجبة (ص ۳۱) ... الميتات الكثيرة عليه، بل أرسله لكي يموت عنهم ... الواجبة عليه. وهنا يرد عدَّة صفحات في المخطوط لم

111

| مخطوط رقم (١٦ لاهوت)                                                                                                                                                   | كتاب "ذبيحة الاعتراف"                                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| يذكرها الكتاب المنشور، وهي عن المثل الذي<br>ورد ذكره في الفهرس في المسألة الرَّابعة. وهي<br>الخمس سطور الأخيرة من ص ٣١ وجه حسق<br>الاثني عشر سطراً الأولى من ص ٣٥ وجه. |                                                                                                                 |
| حيث يبدأ سطر ١٣ من ص ٣٥ وجه هكذا:<br>''الواحبة عليه وهي الفضيحة التي ينالها<br>باعترافه للكاهن''.                                                                      |                                                                                                                 |
| لم ترد في المخطوط.                                                                                                                                                     | (ص ٣٢) التلميذ: مسل هسي<br>العقوبة التي رسمها الله ليخلّص بما<br>كل من يأتي علسي الأرض بعسد<br>موت ابنه الحبيب؟ |
|                                                                                                                                                                        | المعلَّم: لقد طالب كـــل مـــن<br>يؤمن به ويصدق أنه الديان أن<br>يدفع له يسيراً من الدِّين الواجب<br>عليه وذلك: |
| لم يرد هذا السؤال في المخطوط. أمَّا إحابتـــه<br>فقد وردت في تسلسل الكلام.                                                                                             | (ص ٣٧) إذاً فالخاطئ سيُدان<br>في الدَّهر الآتي لعدم دينونته هنا؟                                                |
| وأكتفى بهذا القدر من المقارنة لكي أؤكَّد للقارئ العزيز أن نص كتاب                                                                                                      |                                                                                                                 |

وأكتفى بهذا القدر من المقارنة لكى أؤكد للقارئ العزيز أن نص كتاب "ذبيحة الاعتراف" المنشور في السبعينيَّات من القرن العشرين هو نفسه نص القسم التُّابي من مخطوط رقم (١٦ لاهــوت) بمكتبة دير القدِّيس أنبا مقار. أي أنه من تأليف القس مرقس ابن القنبر في القرن التَّابي عشر الميلادي. من تأليف الأنبا ساويرس ابن المقفع في القرن العاشر الميلادي.

سرّ التُّوبة والاعتراف

الصَّفى بن العسَّال في القرن الثَّالث عشر

نحن الآن في القرن الثالث غنير الميلادي، وهو أحد القرون المنيرة في العصور الوسطى، ليس في كنيسة مصر وحدها، بل في الكناتس الشرقيَّة عموماً. ولقد حاول الصَّفي بن العسَّال (٢٣٥٥م) أن يشرح لماذا أوقـف بعض بطاركة كنيسة الإسكندريَّة الاعتراف السِّري على الكاهن<sup>(٢٠)</sup>. فأشار في الباب الحادي والخمسين من كتابه <sup>(٢</sup> المحموع الصَّفوي<sup>،</sup> إلى ما يلى<sup>(٢٠)</sup>: في الباب الحادي والخمسين من كتابه <sup>(٢</sup> المحموع الصَّفوي<sup>،</sup> إلى ما يلى<sup>(٢٠)</sup>. في الباب الحادي والخمسين من كتابه <sup>(٢</sup> المحموع الصَّفوي<sup>،</sup> إلى ما يلى<sup>(٢٠)</sup>. في الباب الحادي والخمسين من كتابه <sup>(٢</sup> المحموع الصَّفوي<sup>،</sup> إلى ما يلى<sup>(٢٠)</sup>. في الباب الحادي والخمسين من كتابه <sup>(٢</sup> المحموع الصَّفوي<sup>1</sup> إلى ما يلى في الباب الحادي والخمسين من كتابه <sup>(٢</sup> المحموع الصَّفوي<sup>1</sup> إلى ما يلى في الباب الحادي والخمسين من كتابه <sup>(٢</sup> المحموع الصَّفوي<sup>1</sup> الى ما يلى في الباب الحادي والخمسين من كتابه <sup>(٢</sup> المحموع الصَّفوي<sup>1</sup> إلى ما يلى والباب الحادي والخمسين من كتابه <sup>(٢</sup> المحموع المحموع المحموي<sup>10</sup> إلى ما يلى والاً كان ترك الطّب خيراً منه من حاهل أو شرير. ثم بقبسول المريض والاً كان ترك الطّب خيراً منه من حاهل أو شرير. ثم بقبسول المريض والامكان، وإلاً فلا فائدة، كذلك الرُوحاني<sup>10</sup>.

ولما صار وجود الخيِّر الخبير نادراً، وكذلك القسمان الآخران، صــار الاعتراف في القبط لا يوجد إلاَّ نادراً. ومنع بعض بطاركتهم منه الجمهــور لعدم اجتماع التُّروط التُلاثة التي لا تتم حيداً إلاَّ بما. وكما أنه ليس كــل إنسان بمحتاج إلى الطَّب الجسداني، فكذلك الرُّوحاني. وكما أنه ليس كــل المحتاجين إليه يحتاجون إليه مستمراً وفي كل مرض، كذلك الرُّوحاني.

ونلاحظ في حديث ابن العسَّال في الفقرة السَّابقة، أنه ربــط بــين ممارسة سرَّ الاعتراف على الكاهن، وبين الإرشاد الرُّوحي الذي يحتاجــه الخاطئ لتقويم سيرته. وليس من الضَّروري أن يكون أب الاعتراف هــو نفسه المرشد الرُّوحي، وإن كان هذا هو المستحسن والأفضل. فضلاً عن أن فاعليَّة السِّر الكنسي لا تعتمد على استحقاق أو كفاءة الخــادم، ولا

74- OCP., Vol. II. 1936, p. 104. ٢٥- جرجس فيلوثاؤس عوض، المجموع الصَّفوي، مرجع سابق، ص ٢٢

على نيَّة وقصد المخدوم، إذ يصير لغير مستحقيه دينونة، وللمتقدِّمين إليه بتوبة وخشوع خلاصاً وغفراناً وحياة أبديَّة.

وابن العسَّال هنا يصف الحال المتردِّي الذي وصل إليه سرّ الاعتراف في الكنيسة القبطيَّة في هذه العصور الوسطى بسبب عدم أهليَّة الكـــاهن من ناحية، وعدم اكتراث الشَّعب من ناحية أخرى، ولاســـيَّما بعــد أن توقُّف الاعتراف على الكاهن في الكنيسة القبطيَّة قرابة سبعين سنة.

ومع حلول القرن التَّالت عشر الميلادي **بداً** الحديث عن الاعتسراف على الكاهن يعود ثانية إلى الظُّهور. فما ورد عنه في قوانين ابن العسَّسال دوَّنه الصَّفي أبو الفضائل الأمحد، وهو الابن التَّاني لفخر الدَّولة أبو سهل جرجس. أمَّا الابن الأصغر له وهو المؤتمن أبو اسحق إبراهيم، ويُسسمى أيضاً مؤتمن الدَّولة أبي اسحق بن الفضل، فله أيضاً كتاب ''مجموع أصول الدِّين، ومسموح علم اليقين''، وورد فيه فصل عسن الاعتسراف بالخطايا والذُّنوب، يوضِّح فيه أن الاعتراف بالخطايا هو على ثلاثة أقسام:

القسم الأوَّل: الاعتراف من المحلوق لخالقه وبارئه فيما بينه وبينسه سبحانه بما ارتكب من خطايا. ويستغفر منسه عسزَّ وحسلٌ بالأصسوام والصَّلوات والصَّدقات. وعند ذلك يقبل الله توبته ويغفر لسه، ويرضي عنه. ثمَّ يقول: ''وهذا هو الذي يستعمله أكثر القبط''.

القسم التَّابي: اعتراف الإنسان لكل من أخطأ إليه من سائر البشر، وسؤاله أن يغفر له. فإذا غفر له، وجعله في حل، غفر الله له بشرط أن لا يرجع يسئ إليه، لا في سره ولا في جهره، لا بنفسه، ولا بغيره. ثمَّ يقول: ''وهذا هو جمهور النَّصارى''.

القسم النَّالث: اعترافه للكاهن المسلم له الاعتراف بجميع خطاياه

سر التَّوبة والاعتراف 222

التي أخطأها لله وللنَّاس. ولا ينبغي أن يكتمه منها شيئاً لا فكراً ولا قولاً ولا عملاً<sup>(٢٧</sup>). وإذا اعترف له بجميع أمراضه أمكنه مداواتـــه ومعالجتـــه وملاطفته بالصَّوم والصَّلاة والصَّدقَةُ ورفع القرابين. وما يضعه عليه مـــن القوانين، ويطلب من الله عنه، ويستغفر منه سبحانه. ثمَّ يقول: ''وهـــذا هو رأي جمهور النَّصارى إلاَّ كُثَّر من القبط''.

وهنا يتَّضح لنا تماماً أن العودة إلى الاعتراف على الكاهن في الكنيسة القبطيَّة لم يكن رجوعاً سريعاً سهلاً، بل استغرق ذلك الأمر عدَّة قـــرون تالية كما سنرى بعد قليل.

مؤتمن الدَّولة أبي اسحق ابن الفضل في القرن النَّالث عشر ويوضِّح مؤتمن الدَّولة أبي اسحق ابن الفضل سبب ذلك الأمـــر في موضع آخر من كتابه المذكور فيقول:

"إن من لم يقبل بالاعتراف على الكاهن من القبط، قد تأمَّلوا عدم الشُّروط المعتبرة في الكاهن المعترَف عليه، إذ (رأوه قد) عـــدمها عيانـــاً (وذلك) بعيون بصائرهم وأبصارهم وبتواتر أخبارهم. فمنه ما شاهدوه، ومنه ما سمعوه في كل زمان ومكان عن الخلل والفساد الذي لا يُصــبر عليه، ولا يُحتمل، الذي حصل لهم به ضد قصدهم، وتزايد خطاياهم ...

وقد رأيت جماعة من المباينين لنا والخارجين عنَّا يعيِّروننـــا بـــــــلك، ويوسعون القول فيه. فأدَّى ذلك بالقبط المذكورين إلى تــــرك اعتـــرافهم على الكهنة. فصاروا يعترفون لله بخطاياهم فيما بينـــهم وبينـــه تعــالى، ويقلعون عنها، ويستغفرون منها بالصَّوم والصَّلاة والصَّدقة. وإذا أخطـــأ بعضهم إلى بعض يمضي الواحد المخطئ إلى الآخر ويسأله أن يجعلــه في

٧٦- بحسب النُّص الحرفي: فكرياً ولا قولياً ولا عملياً.

حل من إساءته إليه، ولا ينفصل عنه إلى أن يزرع الله في قلب كليهمــــا المحبَّة لصاحبه''.

(١) أن يكون كاهناً.

(٢) أن يأمره بطريركه أو أسقفه بقبول الاعتراف بعد أن يتثبَّت من أهليَّته لذلك الأمر.

(٣) أن يكون تعليمه صحيحا، ومشهود له بذلك.

٤) أن يكون كتوماً، ويمحو من صدره ما يلقيه إليه المعترف، حتى
 وإن حصل وحشة بينه وبين المعترف.

(٥) أن يكون ذا نشاط وقوَّة على الصَّوم والصَّلاة عمن يقبل اعترافه مضافاً إلى صلواته الخاصة. وإن كان الكاهن غنيساً والمعتـرف فقــيراً، يتصدَّق عنه وقتاً بعد وقت بحسب إمكانه.

(٦) أن يكون له تحربة بالزَّمان وأهلمه، وبحــواثهم ومســتجداتمم ووقائعهم وتقلُّباتمم.

(٧) أن تكون له فراسة حيِّدة صحيحة تدل على حال المعترف من حركاته وفلتات لسانه وشهواته وتقلُّباته وتغيُّر أحواله. فإن كثيراً مـــن المعترفين يغلبهم الحياء على كتم بعض أمراضهم على كاهنهم، ولاسيَّما المستقبحة. ومنهم من يخشى صعوبة الأدوية وعُسر استعمالها. فلا يذكر كل خطاياه خشية أن يغلط الكاهن بالتفوُّه بها، أو بالكتابــة عنــها، أو بالتَّعريض بما والعياذ بالله.

(٨) أن يكون كامل الحذق في طب النفوس.
 (٩) أن يطبِّب مريضه مجاناً.
 (١٠) ألاً يحابي من يطبِّبه ولا يستحي منه، ويواجهه بالحق، ويبكِّته

سر التَّوبة والاعتراف

بالوعظ والتَّأنيب.

كما يورد الكتاب المذكور ْشَّروط المعترف أيضاً، وهي: أن يكون عاقلاً صادقاً صبوراً على تناول الأدوية المرَّة لتخلُص نفسه، طائعاً لطبيبه، قابلاً لأقواله، حسن الظَّن به ... الخ.

الشَّيخ الفاضل علم الرِّئاسة بن كاتب قيصر في القرن النَّالث عشر وقد وضع الشَّيخ الفاضل علم الرِّئاسة ابن كاتب قيصر – وكان معاصراً لأولاد العسَّال – مقالة جيِّدة ذكرر فيها آراء من يأخر بالاعتراف، ومن لا يأخذ به، والرَّد على كلا الفريقين<sup>(٧٧)</sup>.

يوحنا ابن سباع في القرن الثّالث عشر ومن أقدم الكُتُب التي تكلّمت عن الاعتراف السِّري على الكاهن في العصور الوسطى هو كتاب ''الجوهرة النَّفيسة في علوم الكنيسة'' ليوحنا بن سباع في القرن التَّالث عشر الميلادي. وهو الكتاب الذي يُعد مرجعاً من أقدم المراجع العربيَّة وأهمها للطُّقوس القبطيَّة<sup>(٨٧)</sup>.

ففي الباب السَّادس والعشرين من الكتاب المذكور، وتحت عنوان: "في ذكر إقامة الحاكم معلم اعتراف لشعب الله تعالى" يقول ابن سباع: "وعلى البطرك إقامة معلَّم اعتراف لشعبه، لأن بوحود المعلَّم يقــل الخطأ من على الأرض. فإذا قلَّت الخطايا رحم الله العالم.

وذلك أن الإنسان أشرط على نفسه شروطاً عند المعموديَّة، وهـــي

۷۷- نفس المرجع السَّابق، ص ٤٢٤-٤٢٨ بتصرف. ۷۸- الأب جورج شحاته قنواتي، مرجع سابق، ص ۲۲۳

ححد الشيطان وحنوده وأسبابه، والتي من أجله والصَّائرة منه، وقلنا أنه أوجب بذلك على ذاته أولاً ترك القتل والزِّنا والسَّرقة وشـــهادة الـــزُّور والتَّحديف والعظمة والبُغضة والافتراء والنَّميمة والحقد والقساوة.

فإذا أحس الإنسان من نفسه أنه قد وقع في شئ من ذلسك بعسد المعموديَّة، مضى إلى معلَّم الكنيسة وباح له بما وقع فيه. ومن قلَّد المعلَّسم قلَّد البطرك الذي أقامه. وبتواضعه للمعلَّم بذكره خطاياه لــه، والرِّضــا بقبوله القانون من فمه يسامحه الله بخطاياه التي صنعها، وتفرح به ملائكة السَّماء لقول الكتاب المقدَّس إنه يكون فرح في السَّماء بخــاطئ واحــد يتوب، أكثر من تسعة وتسعين صدِّيقاً لا يحتاجون إلى توبة.

فمن هذه الجهة يعرف الكاهن المقدِّس من معلَّم الاعتــراف عـــدد متناولي القربان، ويرفع التَّقدمة من خبز وخمر على كفايتهم. كثيراً يكثِّر، وقليلاً يقلّل.

ومعلم الاعتراف أيضاً (هو) عكاز البطرك في من تبرأ عن الخطايـــا ليشعره بخلاصه، لأحل رتب الكهنوت، ومصباح يستضئ به في ذلك.

وكل ما (يختص بـــ) البطرك ويلزمه، كذلك يكــون للأســقف ويلزمه بمثاله في كهنته''(<sup>٧٩)</sup>.

القس شمس الرَّناسة المعروف بابن كبر في القرن التَّالث عشر أمَّا القس شمس الرِّناسة ابن كبر (+ ١٣٢٤م)، وكان قساً بكنيســة العذراء المعلَّقة بمصر القديمة، وهي الكنيسة البطريركيَّة آنتـــذ. وكـــان معاصراً للبابا يوحنا النَّامن (١٢٩٢-١٣١٢م). ففي الباب الرَّابع والعشرين

٧٩- يوحنا بنَ أبي زكريا بن سباع، الجوهرة النفيسة في علوم الكنيســة، حققــه الأب فيكتور منصور مستريح الفرنسيسي، القاهرة، ١٩٦٦م، ص ٢٩٩–٣٠١ سر التَّوبة والاعتراف

من الجزء الثَّابي من موسوعته الطَّقسيَّة ''مصباح الظُّلمة وإيضاح الخدمـــة''، يقول تحت عنوان: ''فصل في ترك الاعتراف على معلّم أو قس'' ما بدايته:

"لما تلمذ مرقس الرَّسول أهل الإسكندريَّة ومصر وغيرهمـــا مـــن البلاد، لم يسن لهم أن يعترفوا بخطاياهم على أحد من العالم رجوعـــاً إلى قول سيِّدنا: لا تتَّخذوا لكم معلَّماً على الأرض، فإن أباكم ومعلَّمكم الله في السَّماء ...''.

وهنا يتَّضح أن ابن كبر في أواخر القرن النَّالت عشر وأوائل الرَّابِ ع عشر ينقل – مع التَّصرف البسيط – ما سبق أن ذكره الأنبا ميخائيل مطران دمياط عن سرّ التَّوبة والاعتراف في القرن الثَّابي عشر. مما يعني أن تعليم الكنيسة الذي ظهر في القرن النَّابي عشر بخصوص الاعتراف على الشوريَّة ظلَّ مستمراً حتى القرن الرابع عشر باستثناء فترة أولاد العسَّال في القرن النَّالت عشر الذين حاولوا شرح سبب توقُف معظم الأقباط عن الاعتراف على الكاهن، مع محاولة إقناعهم بالعودة إلى التَّقليد القديم الذي ساد كل الكنائس، وهو أهميَّة الاعتراف على الكاهن بعد الاعتراف على الله والتَّوبة إليه.

ويستطرد ابن كبر في شرح ما سبق أن ذكره أنبا ميخائيل مطران دمياط الذي قال: ''فكما أن الخاطئ في العتيقة يــذكز خطيئتــه في أذن ذبيحته سراً، والكاهن يقدِّمها ويستغفر له، هكذا جُعــل للخــاطئ في الحديثة أن يعترف بخطيئته على مجمرة البخور عندما يبخِّـر الكــاهن، والكاهن هو الذي يرفع البُخور لله، ويستغفر منه''. فيقول ابن كبر:

"ورتب مرقس أحوال البيعة واستمر حال القبط بأرض مصر ومـــا معها على ذلك، لا يعترف أحد منهم على كاهن أو معلّم، بـــل علـــى المحمرة إذا طاف بما الكاهن. فإن القس جُعل أن يرفع البخور على مذبح

الله مثل هرون وزكريا وغيرهم من الكهنة. وأن يدوروا به على الشَّعب، ليذكر كل إنسان خطيئته ويقلع عنها، ثمَّ يعود القس بالبخور إلى هيكل الرَّب الذي هو قدس الأقداس ويستغفر عن الشَّعب. والله قابــل التَّوبــة والاعتراف وغافر الخطايا.

وكما كان في العتيقة، إذا قدَّم واحد ضحيَّة عن خطاياه، ويقول في أَذُن التَّقدمة ويقدِّمها فدية عن خطاياه، كذلك رُتِّبت المجمرة لأن يعترف عليها كل واحد بذنبه. والذَّنب الذي يذنبه الإنسان يستحق عقوبتين، واحدة لله تعالى، والأخرى للنَّاس. مثال ذلك قال الله: لا تسرق، ولا تقتل. فإن سرق الإنسان أو قتل، صار عليه عقوبة عصيانه لأمر باريه، وصاحب السَّرقة أو المقتول، كل واحد منهم يطلب ما يخصّه.

وأما قول الله اغفروا يُغفر لكم، فمعناه أنك إذا غفرت لمن أساء إليك، غفر الله لك ما أسأت بين يديه من تعدّي أوامره. فأما ما يستحقه النَّاس بعضهم على بعض، فما يخلّصهم منه إلا أن يحلّل بعضهم بعضاً، فيغفر الله لهم تعدَّياتهم أمره ويخلُصوا جميعاً. ويدل على ذلك قول سيَّدنا في الإنجيل المقدَّس: إذا قدَّمت قربانك على المذبح وما يتلوه. وليس كاهن ولا نبي ولا أحد سلم من الهفوات، لقول سيِّدنا: لميس صالح إلاً الله الواحد. فله وحده نسجد، وله نعترف دائماً. آمين''.

وفي نفس هذا الباب، وبعد قليل يقول ابن كـــبر تحـــت عنــوان: "حاشية تتعلَّق بالاعتراف بالهفوات":

"يقول سيِّدنا ليس صالحاً إلاَّ الله الواحد، ولا يليق بأحد أن يـــدين أحداً على خطيئته إلاَّ أن يكون بريئاً من مثلها. فإن قال يعقوب الرَّسول في الكاثوليكون: اعترفوا بخطاياكم لبعضكم البعض، أنني أضـــمرتُ في نفسي أو هميت (هممت) بأن أفعل أو فعلتُ بأحد شراً، فأردتُ خلاص سرّ التَّوبة والاعتراف

نفسي، صرتُ إليه وأوردتُ إليه بخطيئتي في حقّه، ولمّا آتي إليه وأســـاله الصَّفح، فإذا صفح لي ودعا لي ودعوتُ له، حلُصت كما خلُص زكـــا. وأيضاً فقد قال القدِّيس غريغوريوس إنه لا ملائكة ولا رؤساء ملائكــة ولا رئيس ولا بي<sup>(٨٠)</sup> يأتمنهم على خلاصنا. بل أنت لا محالة تحسَّــدت وصرت إنساناً، إلى قوله: وحلعت الاثنين واحداً. واحدة من قول إشــعياء النَّبي: ليس هو ملاكاً ولا شفيعاً لكن الرَّب أتى وحلَّصنا، فله وحده نسجد. وإياه وحده نعبد".

كتاب سرّ الثّالوث في خدمة الكهنوت من قول معلّمي البيعة إن ما ذكره ابن كبر منذ قليل في القرن الرّابع عشر الميلادي قد ظل تعليماً مستمراً في الكنيسة القبطيَّة بعد ذلك بعدة قرون أيضاً.

ففي مخطوط يعود إلى القرن الخسامس عشر وحده حسر حس فيلو ثاؤس عوض في الإسكندريَّة، وهو مؤرَّخ بتاريخ ١٧ برمهات سنة في عدمة الكهنوت''(<sup>(٨)</sup>. وهو مخطوط يشرح طقس القدَّاس الإلهي، نقرأ في حدمة الكهنوت''(<sup>٢٨)</sup>. وهو مخطوط يشرح طقس القدَّاس الإلهي، نقرأ فيه ما يلي: ''... ثمَّ يطوف (الكاهن) على الشَّعب ليقول كل واحد واحد خطيئته وأفكاره على يد الكاهن ليرفعها إلى الله تعالى وذلك مثل ما قال الله لموسى النَّبي: إن كل من عمل خطيئة يأتي بذبيحة قدَّام الكاهن وليقل خطيئته في أذن الذَّبيحة سراً وليقدَّمها الكاهن. كما أن بطرس الرَّسول لمَّا ححد فندم وخرج بكى بكاءً مراً سراً، فقبل الله توبته. وقسد

٨٠- أضف النَّص هنا كلمة: `` لم''، وهو خطأ.
 ٨١- نشره حرحس فيلوثاؤس عوض ضمن سلسلة كتب عن القدَّام، بعنوان: ``كتاب سرّ النَّالوث في خدمة الكهنوت'' تأليف أحد علماء الكنيسة القبطيَّة في القرون الوُسسطى، ١٣ أُكتوبر منة ١٣٦٨م.

222

777

أبطل آباؤنا الاعتراف من البيعة القبطيَّة، وقد وضعوا في ذلـــك كتابـــاً وامتدوا في ذلك. وعند فروغ تطوافه البيعة يعود إلى المذبح ويقول ФФ شناكمه фнетащоп єроч ѝТонолозіа...

ولم تكن هذه هي النُسخة الوحيدة من المخطوط المذكور السبق وجدها جرجس فيلوثاؤس عوض في الإسكندريَّة، بل وجد نسبختين أخريين من هذا الكتاب كانتا حوزة المعلَّم مرقس نعوم المتوفي سبنة مرام، وكان متضلَّعاً في اللُّغة القبطيَّة. كما وجد القُمُّص أرمانيوس جبشي شتا البرماوي (١٨٩٤–١٩٣٩) نسختين أخريين من هذا الكتاب إلى جانب نسخ أخرى. وعن هذه المخطوطات السَّابق ذكرها نشر جرجس فيلوثاؤس عوض كتاب "سرّ النَّالوث في خدمة الكهنوت"

كما يوجد هذا الكتاب عينه في مخطوطين آخرين محفوظين في مكتبة البطريركيَّة بالقاهرة، المخطوط الأوَّل برقم (١٩/٢٦٤ لاهوت)، وهو يعود إلى القرن السَّادس عشر، ومورَّخ (في ص ٧٤ وحه) بتاريخ ١٥٦٢م. وهو بخط يوحنا بن غبريال بدير أنطونيوس برسم (البابا) غبريال السَّابع (١٥٢٥ – ١٥٦٨م) الخامس والتسعين من بطاركة الكنيسة القبطيَّة. والمخطوط التَّاني برقم (١٧٤٧ لاهوت)، من القرن الخامس عشر، ومؤرَّخ بتاريخ ١٤٩٣م<sup>(١٨</sup>).

كما أشار جراف G. Graf إلى هذا الكتاب أي ''كتاب سرّ الثَّالوث

٨٢- أي: ``يا الله الذي قبل إليه اعتراف ...'`. ٨٣- جرجس فيلوناؤس عوض، سرّ النَّالوث في حدمة الكهنوت، مرجع سابق، ص ١٢، ١٣ ٨٤- انظر: مؤتمن الدَّولة أبي اسحق إبراهيم، الأعمال الرَّئيسيَّة في الآداب الكنسيَّة، نشره بعد تصحيحه ووضع حواشي عليه، جرجس فيلوناؤس عوض، القاهرة، ١٩٤٢م. Cf. also, G. Graf, GDCAL, III, p. 525. سرّ التُّوبة والاعتراف

272

في خدمة الكهنوت''، وأضاف – إلى ما ســـبق أن ذكــره جــرجس فيلوثاؤس عنه – أنه موجود أيضاً في مخطوط رقم (٦١٤٧ عربي) بالمكتبة الأهليَّة بباريس (من ص ٨٧ ظهر إلى ص ١٠٠ ظهر)، وهو مخطوط يعود إلى القرن السَّابع عشر أو النَّامن عشر<sup>(٨٥)</sup>.

إذاً لم ينتهي التَّعليم الذي تبناه الأنبا ميخائيل مطــران دميـــاط في منتصف القرن الثَّاني عشر بخصوص الاعتراف على الشَّورية بعد نياحته، بل امتد تأثيره في الكنيسة إلى ما بعد زمانه بقرون طويلة.

ولازال كتاب الخولاجي المقلَّس المطبوع الذي بين أيدينا حتى اليـــوم يتحدَّث عن ''سرّ اعتراف الشَّعب'' الذي يقوله الكاهن أمام المـــذبح بعـــد عودته من دورة البُخور في الكنيسة، وهو الطُّقس الذي ظهر في هذه العصور الوسطى. ويضيف الخولاجي المقلَّس في حاشية له عن ذلك الأمر بقوله:

"عن طواف الكاهن البيعة بالبخور. ففي أحد كتب القوانين قـال أحد الأساقفة: ينبغي للإنسان عند حضور المجمرة إلى عنده أن يقـول: أسألك يا سيِّدي يسوع المسيح أن تغفر خطاياي التي أعرفها والـــي لا أعرفها. ولهذا السَّبب عند كمال الشَّعب وتبخيره إياهم يطلع (الكاهن) إلى قدس الأقداس ويبخر الهيكل. وهو دليل على رفع خطايا العالم إليه. وبعد ذلك يتوسَّل في الطلبة عنهم. فمن كان من الشَّعب مقلعاً عــن خطاياه وطالباً إلى الله المغفرة، كانت طلبة الكاهن مساعدة له على قدر نيَّته وضميره. وإن كان مصراً على خطاياه فلا منفعة في استغفار الكاهن عنه ولا ربوات كهنة إلاً إن أضمر الإقلاع عنها"<sup>(٢٩)</sup>.

85- G. Graf, GDCAL, IV, p. 130. ٨٦- الخولاجي المقدَّس، وهو مصحح ومستوفي الترتيب على يد القُمُّص عبـــد المســيح صليب، طُبِع في مصر بمطبعة عين شمس سنة ١٩٠٢م، ص ٢٣٧، ٢٣٨ خلاصة موضوع التَّوبة والاعتراف في العصور الوسطى

ممَّا سبق ذكره يتَّضح لنا أن ما كُتب في العصور الوسطى عن ســرّ الاعتراف في الكنيسة، يتلخَّص في أمرين:

الأمر الأوَّل: هو محاولة إثبات أنه لا يوجد نــص كتــابي يؤيِّــد الاعتراف على الكاهن بالخطايا. ولقد تجاهل هــذا الإثبــات التَّقليــد الكنسي، والتَّاريخ الطَّقسي للسِّر. وما ذكرتُه عن ذلك في البــاب الأوَّل من هذا الكتاب يكفي لتوضيح ذلك.

والأمر النَّابي: هو محاولة إثبات أن البديل للاعتراف على الكاهن هو الاعتراف على الشُورية أثناء مرور الكاهن بما في الكنيسة في دورات البُخور، إلى حد نسبة هذه الممارسة إلى مار مرقس الرَّسول نفسه!. وهو ما يذكره الأنبا ميخائيل مطران دمياط في القرن النَّابي عشر، وما يذكره 'بن كبر قس الكنيسة المعلَّقة في القرن الرَّابع عشر، حيث يقول: ''ورتَّب مرقس أحوال البيعة واستمر حال القبط بأرض مصر وما معها على ذلك، لا يعترف أحد منهم على كاهن أو معلَّم، بل على المحمرة إذا طاف بما الكاهن''.

والسُّطور التَّالية هي عن هذا الأمر.

لقد استقر في طقس الكنيسة القبطيَّة منذ القرن الثّابي عشر الميلادي تقريباً الطَّقس المعروف اليوم باسم "سرّ اعتراف الشَّــعب"، أو "ســرّ الرَّجعة". وهي الصَّلاة السِّريَّة التي يقولها الكاهن أمام المذبح بعد عودته من المرور على الشَّعب بالشَّورية في قدَّاس الموعوظين ليجمع اعترافاتهم، ثُمَّ يعود إلى المذبح ليقول أمام الرَّب: "سرّ اعتراف الشَّعب" وهو: "يا الله الذي قبل إليه اعتراف اللَّص على الصَّليب المكرَّم، اقبل إليك اعتراف شعبك، واغفر لهم جميع خطاياهم من أجل اسمك القدُّوس الذي دُعــي

علينا، كرحمتك يارب ولا كخطايانا".

وفي الحقيقة فإن الطُقس القبطي لصلوات القدَّاس الإلهي لا يؤيِّد أن مار مرقس الرَّسول هو الذي رتَّب الاعتراف على الشُّورية في الكنيسة. لأنه كيف يمكن أن يمر الكاهن بالشُّورية على التَّعب ليجمع بحا اعترافات المعترفين عليها بعد صلاة تحليل الخدَّام، والتي بموجبها يحالل الكاهن الكنيسة كلها خداماً وشعباً من فم النَّالوث القدُّوس، ومن فسم الكاهن الكنيسة كلها خداماً وشعباً من فم النَّالوث القدُّوس، ومن فسم صلاة تحليل الخدَّام، وهي المارسة الأقدم، والنَّانية هي مرور الكاهن بالشَّورية على الشَّعب ليجمع اعترافاتهم، وهسي المارسة الطُّقسيَّة الأحدث. إذ لا يمكن أن تكون صلاة التَّحليل سابقة على الاعتراف بالخطايا على الشُورية.

أي أن طقس ''سرّ الرَّحعة''، أو ''سرّ اعتراف الشَّعب''، مع مـــا يصاحبه من صلوات، لا يتوافق ليتورجياً مع صلاة ''تحليل الخدَّام'' الـــتي قيلت من قبل، إذ يفرغها حتماً من مضمونها.

وعلينا أن نلاحظ أيضاً أن صلاة ''تحليل الخددَّام'' تخستص بكل الحاضرين الكنيسة بدءًا من الأب الأسقف، ثمَّ القسوس والشَّمامسة، وانتهاءً بكل الشَّعب، باعتبار أن الشَّعب هو مشارك فعلي وحقيقي في الخدمة الليتورجيَّة. أما ''سرّ اعتراف الشعب'' فهو يختص بالشَّعب فقط حلواً من طعمة الإكليروس، متمثَّلين في الكهنة والشَّمامسة.

إن دورة البُخور في الكنيسة بطقسها المعروف لنا الآن، والمدوَّن في الخولاجي المقدَّس، هي وليدة أحداث تاريخيَّة عبرت عليهـــا الكنيســـة القبطيَّة في القرن الثَّاني عشر الميلادي. فإن كنَّا نمارسها لكونها قد صارت

طقساً مستقراً في الكنيسة، ولا ينبغي أن ننقل تخم الآباء، فهذا لا يعني محاولة التَّوفيق بين تحليل الخدَّام، وبين سرَّ الرَّجعة، أو بين مرور الكاهن بالشُّورية على الشَّعب ليجمع اعتراف تحم، وبين ترديسد الشَّعب أو الخوروس للهيتنيَّات في ذلك الوَقت عينه<sup>(٨٧</sup>)، لأن هذه المحاولات – التي يسوقها البعض على سبيل التأمُّل – لن تفضي في النهاية إلاَّ إلى مزيد من التَّعقيد، فالتَّاريخ الطُّقسي واضح في هذه الجزئيَّة.

هذا من جهة، ومن جهة أخرى، فإن الاعتراف على الشُّورية لا يمكن أن يكون بديلاً عن الاعتراف على الكـاهن في الكنيسـة، لأن الاعتراف على الكاهن هو التَّقليد الأقدم والأسبق.

إن دورة البخور في الكنيسة هي لمباركة الشَّعب وافتقاده، ليس أثناء القراءات الكنسيَّة نفسها كما تمارس بعض كنائسنا اليوم بل قبلها، لكي يتفرَّغ الشَّعب أثناء القراءات الكنسيَّة للإصغاء الكامــل إليهــا دون أي تشويش. والكاهن في مروره بالمحمرة يقول: "بركة بخور عشيَّة ..."، أو "بركة بخور باكر ..."، أو "بركة بولس الرَّسول ..."، أو "بركــة آبائنا الرُّسُل القدِّيسين، بركتهم المقدَّسة تكون معنا آمين". ومن هــذه الصِّيغ الليتورجيَّة لا يوجد ما يشير أنها لجمع اعترافات المعترفين.

ثمُّ أن الكاهن عندما يقدِّم يد البُخور لواحد من الإكليروس، يطلب إليه قائلاً: ''أسألك يا أبي ... اذكرني في صلاتك''. وهنـــا لا لـــذكر

٨٧- كما يقول البعض: ''لكي يرفع الكاهن اعترافات الشَّعب مصحوبة بشفاعات وصلوات القدَّيسين''. وهنا عدم دراية بتاريخ الطُقس، لأن الهيتنيَّات لم تستقر في هذا الموضع من الليتورجيَّة المقدَّسة إلاً في أواخر القرر التَّاسيع عشر الميلادي، أمَّا الاعتراف على الشَّورية فقد ظهر في القرن الثَّاني عشر الميلادي، والفارق بين الممارستين سبعة قرون. سرّ التُّوبة والاعتراف

لخطايا، أو اعتراف بها.

إذاً نخلص إلى نتائج هي:

أولاً: تحليل الخدَّام هو طقس قديم في الكنيسة، اكتمل تماماً بشـــكله الحالي منذ القرن السَّادس الميلادي تقريباً.

ثانياً: سرّ الرَّجعة أو سرّ اعتراف الشَّعب هـو طقـس عُسرف في الكنيسة القبطيَّة في غضون القرن الحادي عشر أو النَّابي عشر المـيلادي، وما بعده، ولكن إلى جانبه ظلَّ التَّعليم بوجوب وجود أب للاعتراف أو معلَّم للاعتراف موجوداً في هذا الوقت عينه.

ثالثاً: دورة البُخور في الكنيسة هـــي ممارســـة طقســـيَّة قديمـــة في اللَّيتورجيَّا، قدم اللَّيتورجيَّا نفسها، ولكن ما يصاحبها من صيغ ليتورجيَّة يقولها الكاهن قد تباينت بين كنيسة وأحرى.

رابعاً: إن كان الأنبا ميخائيل مطران دمياط قــد أرســى طقــس الاعتراف على الشَّورية في الكنيسة القبطيَّة في القرن النَّابي عشر بموافقــة بعض الآباء البطاركة في العصور الوُسطى، فإن القس أبو البركات ابــن كبر قس كنيسة السيَّدة العذراء المعلَّقة – المقر البطريركي في ذلك الوَقت - حين ردَّد نفس كلمات من سبقوه في هذا الشأن بقرنين من الزَّمــان، يؤكد لنا حلياً أن هذا التَّعليم ظلَّ قوياً ومنتشراً في الكنيسة القبطيَّة، بـل وامتد فيها لعدة قرون تالية. أمَّا أن يُنسب هذا التَّعليم إلى مـار مـرقس الرَّسول فهو ما يؤخذ على ابن كبر الذي لا يزال أحد علمـاء طقـس الكنيسة القبطيَّة، بل وأحد مراجعه الأساسيَّة حتى اليوم.

الفَصل السَّادس في القرون الوُسطى في الغــرب المســيحي

## تمهيد

من المعروف أن التَّوبة والاعتراف في الكنيسة قد تقنَّن كسر كنسي في الغرب أولاً في حدود القرن الثَّاني عشر، قبل أن ينتقل هذا التَّقنين إلى الشَّرق المسيحي عن طريق الكنيسة اليونانيَّة. إلاَّ أن ممارسته في الكنيسة الجامعة كانت منذ نشأة الكنيسة كما سبق أن شرحتُ في الفُصول السَّابقة.

₽, %

في القرن الثَّالث عشر الميلادي

أقر المجمع اللاتراني الرَّابع سنة ١٢١٥م في قانونه الحادي والعشــرين الاعتراف السَّنوي الإلزامي لجميع المؤمنين رجالاً ونساءً وأطفالاً منذ سن الرُُشد. ويوضِّح القانون أن هذا الاعتراف يجب أن يتم لدى كاهن الرَّعيَّة الذي ينتمي إليها كل مؤمن.

ويرى المؤرِّخون أن المجمع قد ألزم المؤمنين بــالاعتراف السَّـنوي للتَّحقُّق من صحَّة إيمان المسيحييِّن في عصر كثرت فيه البــدع. لـــذلك يضيف قرار المجمع المذكور أن من لا يتقدَّم إلى هذا الاعتراف السَّــنوي، يُحرم من الكنيسة.

إلى حانب ذلك فقد نشأت في هذه الفترة عادة الاعتراف المتسواتر، مرَّة أو مرَّتين في الأسبوع في أديرة الرُّهبسان لاسسيَّما الفرنسيسسكان والدُّومينيكان، ثمَّ انتقلت هذه العادة إلى العلمانييِّن الذين وحدوا فيهسا وسيلة لتكرار المناولة الإفخارستيَّة، والتي كانت آنئذ أمراً نادراً.

وبعد أن نشأت الحركة البروتستنتيَّة في الغرب، ظهرت آراء مغايرة

121 ف القرون الوسطى في الغرب ومحاولة الاتحاد مع الشرق

لمعتقد الكنيسة الكائوليكيَّة في سرّ التَّوبة، تبنَّاها مسارتن لوثر Martin لعتقد الكنيسة الكائوليكيَّة في سرّ التَّوبة، تبنَّاها مسارتن لوثر ١٥٠٩- ١٥٦٤م). ففي نظر لوثر يمكن اعتبار التَّوبة ''سراً''، ولكن ليس كسر قائم بذاتـه، بل كسر مكمِّل للمعموديَّة، أو كسر ارتداد إلى المعموديَّة بحسب تعبيره. وأن المسيَّح قد منح كنيسته سُلطة حل الخطايا وربطها، ولكنه لم يؤسِّس الاعتراف المفصَّل بالخطايا. أما كلفن فينكر على التَّوبة صفة السِّر، ويدعوها ''ذكرى المعموديَّة''، أي ذكرى مغفرة الخطايا التي ناله المؤمن في المعموديَّة.

-- وبما أن لوثر وكلفن لا يقرّان بسر الكهنوت بالمعنى الأرثوذكســـي والكاثوليكي، لذلك فهما يعتبران أن الحل من الخطايا يمكن أن يكـــون على يد العلمانييِّن.

وضداً لهذه الأفكار التي قالها لوثر وكلفن، أقرَّ المحمـــع التريـــدنتيني الأمور النُّلاثة التَّالية:

(١) ضرورة الاعتراف بالخطايا المميتة على الأقل مرَّة في السَّنة. (٢) ضرورة الإقرار بالخطايا أمام الكاهن، والذي وحده يســـتطيع منح الحِل عنها أو ربطها.

(٣) التَّأكيد على أن هذه القوانين ليست من وضع كنسي، بل هي من وضع إلهي<sup>(١)</sup>.

١ – الأب سليم بسترس، اللأهوت المسيحي والإنسان المعاصر، الجزء الثالث، لبنان،
 ١٩٨٧م، ص ٢٢٩

في القرن الخامس عشر الميلادي<sup>(٢)</sup>

"... ثم وإن كان المؤمنون يتناولون هذا السِّر تحست الشَّسكلين في الكنيسة القديمة، لكن العادة كُرَّست بعد ذلك بكل حكمة تجنباً لسبعض الأحطاء والشُّكوك أن لا يتناول تحت النَّوعين إلاَّ القسوس الخسادمون. وأما العوام فتحت النَّوع الواحد فقط، نوع الخبز. لأنه لا ريسب في أن كل حسد يسوع المسيح وكل دمه موجود في كل واحد مسن هدين النَّوعين. ولذا بما أن هذه العادة أُدحلت بحكمة إلى الكنيسة، وصارت مرعيَّة منها زمناً طويلاً، نقرِّها شريعة لا يستطيع أحد أن يلغيها أو يغيِّرها بلا موافقة الكنيسة ..."

وقال المؤلّف الغربي فلوري: ''لو أن قراراً مثل هذا القـــرار صــفته سلب الإلهيَّات تُلي في أحد المجامع المسكونيَّة. فالآباء القدِّيسون الـــذين كانت ترن بعد في آذانهم أقوال المسيح التي قالها على العشاء السِّــري في دمه الإلهي «اشربوا منها كلكم»، أما كانوا يا تُــرى يرتعــدون حــين

٢- أرشيمندريت جراسيموس مسرَّة اللاذقي، تاريخ الانشقاق، الجزء الثالث، ١٨٩٩م. وهو يبحث في موضوع الانشقاق العظيم الذي حدث بين الشَّرق والغـرب، أي بين الكنيسة اليونانيَّة والكنيسة اللاتينيَّة، والذي بدأ في عصر البطريرك القسـطنطيني فوتيوس سنة ١٨٣٣م، وتم في عصر البطريرك القسطنطي ميخائيل كيرولاريوس سـنة ١٠٥٤م.

٣- أرشيمندريت جراسيموس مسرَّة، تاريخ الانشقاق، مرجع سابق، ص ١٣٠

في القرون الوسطى في الغرب ومحاولة الاتحاد مع الشرق

127

يسمعون أن الذي يتمِّم هذا العهد يُدعى هرطوقياً؟ ..

## مجمع فلورا

ومن بين المجامع التي عُقدت بين الشَّرق والغَّرب ســـعياً في طريـــق الاتحاد بينهما آنئذ، كان مجمع فلورا الذي عُقد سنة ١٤٣٨م في مدينـــة البندقيَّة، وبصحبة بعض الأساقفة الشَّرقييِّن حضر بطريرك القســطنطينيَّة وتقابل مع يوليانوس بابا روما، وقبَّلا بعضهما القُبلة الأخويَّة. وشــرح يوليانوس في الجلسة الختاميَّة للمجمع تعليم الكنيسة الرُّومانيَّة عن المطهر أو النَّار المطهِّره، فقال:

"إن الكنيسة الرُّومانيَّة تسلَّمت منذ القديم، وتعتقد من بدء انتشار الدِّين المسيحي بأن نفوس المتوفِّين بعد خروجها من هذا العالم تسذهب حالاً إلى التَّمتُّع بالخيرات إذا كانت نقيَّة ومحرَّدة من كل شائبة كما هي نفوس القلديسين. وأما نفوس الذين سقطوا بعد المعموديَّة في الخطايا تُم ندموا عليها ندامات خالصة، واعترفوا بها، ولكنهم لم يملكوا وقتاً ليتمّموا القانون الذي فُرض عليهم من رئيس اعترافهم، ولا أن يأتوا بأثمار للتَّوبة كافية لمحو خطاياهم الشَّخصيَّة ، فهذه التُفوس تُطهَّر بالنَّار المطهِّرة أزماناً منفاوتة، بعضها طويلاً، وبعضها قصيراً، على نسبة الخطأ الذي خطئوه. وبعد التَّطهُر تذهب إلى التَّمتُّع بالسَّعادة. ثمَّ أن الكنيسة تساعدهم بطلبات الكاهن، كما أن القداديس وأعمال الرَّحمة تسعفهم أيضاً ...<sup>(1)</sup>

أمًّا الرُّوم الشَّرقيُّون فإنهم يعترفون بوجود نار في المســـتقبل فقـــط، وبعذاب وقتي للنُّفوس، بمعنى أن نفوس الخطأة تذهب إلى مكان مظلــــم مخوف، فتحزن حزناً وقتياً وتُعذَّب بحرمانها من النُّور الإلهي. علـــى أنهــــا

٤ - نفس المرجع، ص ٢٠٠

٢٤٤ سرّ التَّوبة والاعتزاف

بواسطة طلبات الكنيسة والقدَّاسات الإلهَّيَّة وأفعال الرَّحمة تُطهَّر، أي تُعتق من ذلك المكان المظلم، مكان الح<sub>ذ</sub>ني، وتُطلق، ولكنها لا تطهَّر بنار. فلا يعترف الرُّوم بأن الفعل للنَّار كما يعترف اللاتين، بل يعترفون بأن الفعل إنما هو للصَّلاة والطَّلبة والصَّدقة<sup>(ه)</sup>.

وفي الجلسة التَّالية استند اللاتين – من بين ما استندوا – علمى قول بولس الرَّسول: «فإنه لا يستطيع أحد أن يضع أساساً آخر غير المذي وُضع، الذي هو يسوع المسيح. فإن كان أحد يبني على هذا الأسماس ذهباً فضة حجارة كريمة خشباً عشباً قشاً، فعمل كل واحد سيصير ظاهراً لأن اليوم سيبينه، لأنه بنار يُستعلن وستمتحن النَّار عمل كل واحد ما هو. إن بقى عمل أحد قد بناه عليه فسيأخذ أجرة. إن احتسرق عمل أحسد فسيخسر وأما هو فسيخلص ولكن كما بنار» (اكورنثوس ١٠٢٣–١٥).

أمًّا المعلَّمون الشَّرقيُّون فقد أبرزوا تفسير القدِّيس يوحنا ذهبي الفــــم لهذه الآية حيث يقول:

[إن النَّار هنا يعني بما النَّار الأبديَّة لا مطهراً زمنياً].

وقالوا: أما الكلمات ''خشب وحشيش وتبن'' فيعني بما الأعمال الأدبيَّة التي هي عزاء النَّار الأبديَّة. وأما قوله فسيخسر، فمعناه سيفنى ويباد ويضمحل. وأما اليوم فهو يوم الدَّينونة الرَّهيبة. وأما الخلاص الذي كأنه بنار، فلا يعني به العتق من العذاب، بل الخلاص من الخسارة، والسَّلامة من الاضمحلال والفناء. فيكون المعنى إذاً بقاء الأشرار واستمرارهم في العذاب. وعليه رفضوا تفسير أغسطينوس المبني فهمه على كلمة ''سيخلص''، بمعنى سيكون مغبوطاً، فجاء فهمه لكل الآية علسى في القرون الوسطى في الغرب ومحاولة الاتحاد مع الشرق ٢٤٥

معنى مغاير لمعناها، لأنه كان يجهل اليونانيَّة التي كتب بما الرَّسول.

فكلمة ''سيخلص'' تُلفظ في اليونانيَّة بلفظ ''سوڻيسته''، وهو من فعل ''سوزسته''، الذي معناه الأصلي البقاء وعدم الفناء. وهذا ما أراده الرَّسول. فإنه لما كانت خاصية النَّار أنها تفنى الأشياء، ولما كان الـــذين يدخلون العذاب الأبدي لا يفنون، يقول الرَّسول إن هــوَلاء المعــدَّبين يبقون ويدومون في الوجود، ولكن كأنهم بنار أي ملتــهيين ومحتــرقين، ولكي يؤكدوا أن هذا هو معنى قول الرَّسول قالوا ما يأتي:

الرَّسول يقسم كل البناء – المبني على الأســـاس الموضــوع – إلى نوعين فقط، ولا يذكر نوعاً ثالثاً غيرهما. فأولاً يذكر الذَّهب والفضـــة والحجارة الكريمة، ويعني بما الفضائل. وثانياً: يذكر الخشب والحشــيش والتبن، ويعني بما الرَّذائل. ولم يذكر غير هذين النَّوعين.

فبعد أن عدَّد الرَّسول الأعمال التي توجب السَّعادة الأبديَّة، أعــني الفضائل، والأعمال التي تستلزم القصاص الأبدي، أعنى الرَّذائل، قــال: «فإن عمل كل واحد سيصير ظاهراً». ثمَّ إنه عيَّن الوقت الذي فيه يظهر العمل، وأشار إلى اليوم الأخير الذي فيه يأتي الله ليكافئ كــل واحــد بحسب استحقاقه، فقال: «لأن اليوم سيبِّينه، لأنه يُعلن بالنَّـار». ومــن الواضح أن اليوم الذي يعنيه إنما هو يوم حضور يسوع المسيح والــدَّهر الآتي بعده، الذي بنوع حصوصي يُدعى يوماً بالنسبة إلى الدَّهر الحاضــر الذي يُسمى ليلاً.

هذا هو اليوم الذي يأتي فيه بمجد، ويجري قدامه نمر النَّار كما ورد في الكتاب المقدَّس «من أمامه جرى وخرج نمرٌ من نار، تخدمه ألسوف ألوف، وربوات ربوات تقف بين يديه. فجلس (أهل) القضاء، وفُتحت ٢٤٦ سرّ التُّوبة والاعتراف

الأسفار» (دانيال ١٠:٧). وأيضاً: «النَّار قدامه تَتَّقد، وحوله عاصف شديد» (مزمور ٣:٤٩). وأيضاً: «منتظرين ومستعجلين مجئ يوم الــرَّب، الذي فيه ستلتهب السَّماوات، وتنحُّل العناصر محترقة وتذوب. ولكننا على مقتضى موعده ننتظر سماوات جديدة، وأرضاً جديدة يسكن فيها البر» (٢بطرس ١٢:٣، ١٣).

فمن هذه الشَّهادات يَتَّضح حلياً أن بولس المغبوط إنما يتكلَّم هنا عن اليوم الأخير، وعن النَّار الأبديَّة. فهذه النَّار ستمتحن عمل كل واحد ما هو بألها تنير على بعض الأعمال، وتحرق بعضها مع الذين عملوها. على أن الأعمال عند احتراقها في النَّار تفنى وتُباد، ولا يعود لها أثر. ولكـــن فاعليها لا يتلاشون ولا يفنون، بل يبقون في النَّار، ويكـون تعذيبـهم واحتراقهم فيها أبدياً. فإذاً من حيث أن الرَّسول لا يقسِّم الخطايا هنا إلى ميته وغير مميته، بل يقسِّم كل الأعمال إجمالاً إلى صالحة وشريرة، ومــن الأخير كما يشير بولس ويوافق عليه تعليم بطرس، ومن حيث أنه يصف الأخير كما يشير بولس ويوافق عليه تعليم بطرس، ومن حيث أنه يصف القدِّيس بولس لا يتكلَّم هنا عن نار مطهِّرة تمس – على زعمكم – بعض الأعمال الرَّديئة، وخصوصاً أعظمها، بل يتكلَّم عن النَّار الأبديَّـة الـــي الأعمال الرَّديئة، وخصوصاً أعظمها، بل يتكلَّم عن النَّار الأبديَّـة الـــي الأعمال الرَّديئة، وخصوصاً أعظمها، بل يتكلَّم عن النَّار الأبديَّـة الـــي تعرق جميع الأعمال الرَّديئة وتفنيها وتعذيب الم يتكلَّم عن النَّار الأبديَّـة الـــي

ثُمٌ إن الكلمات التَّالية وهي قوله: «إن احترق عمل أحد فسيخسر» توضِّح أن الكلام هنا يتعلَّق بالخاسرين المعــذَّبين بالعــذابات الأبديَّــة، والمحرومين من النُّور الإلهي. وهذه صفة لا تليق علي زَعمكم بالمطهَّرين. لأن المطهَّرين لا يُدعون خاسرين، بل رابحين، لألهم أعتقوا من العــذاب، إذ توشَّحوا الطُّهارة والنَّقاوة. فلا يصح أن يكون احتراق العمل هنا بمعنى في القرون الوسطى في الغرب ومحاولة الاتحاد مع الشرق ٢٤٧

التطُّهر، لأن الطهَّارة ربح. والنَّص الشَّريف لا يقول بالرِّبح بل بالخسارة<sup>(١)</sup>.

## مجمع فلورنسا والأحداث المصاحبة له

في سنة ١٤٣٩م عُقد مجمع فلورنسا الشَّهير، وكان بين كنيسة القسطنطينيَّة وما يتبعها من كنائس، وكنيسة روما وما يتبعها من كنائس. أي بين الكنيستين الشَّرقيَّة والغربيَّة<sup>(٧)</sup>. وهو المجمع الأخير الذي عُقد بين الشَّرق والغرب في القرون الوسطى من أحل عودة الاتحاد بين الكنيستين. وقد فشل هذا المجمع في الوصول إلى هدفه، وهو الاتحاد بين روما والقسطنطينيَّة.

وفي موضوع نار المطهر، وهو ما يختص بموضوعنا، قال الأساقفة الشَّرقَيُون: ''إننا نعترف بأن نفوس الصدِّيقين تنال مكافــــأة تامـــة، ونفوس الخطأة قصاصاً تاماً. وأما النُّفوس التي في حالة متوسِّطة فإنما تعذَّب في حبس. لكننا لا نعيِّن ما إذا كانت ما تعذَّب به ناراً أو ظلاماً

٦- نفس المرجع، ص ٢٠٦-٢٠٠ ٧- كان بطريرك القسطنطينيَّة في ذلك الوقت هو البطريرك يوسف. أمـا الحـبر الرُّوماني فهو البابا أو جانيوس. وما هي إلاً عشر سنوات لا يزيد بعد هذا المجمع المذكور حتى دخل الأتراك مدينة القسطنطينيَّة بقيادة السُّلطان محمد الفاتح سنة ١٤٥١م، وأعملوا السَّيف في كل مـن وجدوه أمامهم من أي جنس وسن. ولكنهم بعد قليل اسـتبدلوا القتـل بالنَّهـب والسَّلب. ودخل السُّلطان المدينة عند الظُّهر وذهب رأساً إلى كنيسة آجيًا صـوفيًّا راكباً على حصانه، وحوله الوزراء والحرس الخاص. وما أن وصل إليها حتى ترجَّل ودخلها وتعجَّب من منظرها وجماها. وأمر حالاً أن يؤذن فيهـا بالصَّـلاة إعلانـاً بتحويلها إلى جامع. ومن ذلك اليوم صارت القسطنطينيَّة عاصمة الدَّولة العثمانيَّة، وحَوَّل اسم العاصمة إلى اسطنبول. سر التُّوبة والاعتراف

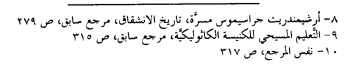
أو شيئاً آخر ''(^).

وظلَّ إيمان الكنيسة الغربيَّة الكَأْنُوليكيَّة بموضوع المطهر كما هو حتى اليَوم. فالتَّعليم المسيحي للكنيسة الكاثوليكيَّة الذي صدر باللاتينيَّة عـــن حاضرة الفاتيكان سنة ١٩٩٧م، وجرى تعريبه سنة ١٩٩٩م يقول:

كل إنسان ينال في نفسه الخالدة جزاءه الأبدي منذ موته، في دينونة حاصة تُحال فيها حياته إلى المسيح، إمَّا عبر تطهير، وإما للدُّخول مباشرة في سعادة السَّماء، وإما للهلاك الفوري والدَّاتم<sup>(٩)</sup>.

والذين يموتون في نعمة الله وصداقته، و لم يتطهَّــروا بعـــد تطهــيراً كاملاً، وإن كانوا على ثقة من خلاصهم الأبدي، يخضعون مـــن بعـــد موتمم لتطهير، يحصلون به على القداسة الضَّروريَّة لدخول فرح السَّماء.

وتدعو الكنيسة (الكائوليكيَّة) **مطهراً** هذا التَّطهير النَّهائي للمختــارين، المتميِّز كلياً عن قصاص الهالكين. لقد صاغت الكنيسة عقيدة الإيمان المتعلَّقة بالمطهر بنوع خاص في مجمع فلورنسا والمجمع التِّريدنتيني. ويـــتكلَّم تقليـــد الكنيسة عن نار مطهِّرة، مستنداً إلى بعض نصوص الكتاب المقلَّس<sup>(١٠)</sup>.



الفصل السَّابع في العصر الحمالي

تمهيد

في هذا الفُصل أشير فقط إلى بعض الممارســـات الــــتي صـــاحبت الاعتراف على الكاهن كما نراها اليَوم، مع التَّعقيب عليها.

æ %

ممارسة الاعتراف على الكاهن أثناء صلوات القدَّاس

القدَّاس الإلهي ليس هو وقت قبول الاعترافات، لأن ممارسة الاعتراف على الكاهن أثناء صلوات القدَّاس الإلهي تعبَّر في الحقيقة عسن عدم إدراك لهيبة القدَّاس الإلهي والذَّبيحة الإلهيَّة المرفوعة على المذبح. فهل التَّقصير هنا هو من حانب الشَّعب، أم من حانب الكاهن الذي يسمح لنفسه بأخذ اعترافات أثناء الصَّلوات الإفخارستيَّة؟. فانصراف الكاهن عن الصَّلاة وسط الشَّعب بدعوى تقبُّل الاعتراف، يصرف الشَّعب بالتَّالي عن الصَّلاة أيضاً. وهكذا تبرد حرارة العبادة في الكنيسة.

وهنا أشير إلى القانون رقم (١٧) من قوانين البابا غبريال الثّابي بسن تريك (١١٣١- ١١٤٥م) البطريرك السَّبعون مسن بطاركة كنيسة الإسكندريَّة الذي يقول: ''انتهى إلى مسكنتي أن قوماً مسن الكهنة في بعض الكنائس يتعمَّدون في أوقات القدَّاسات الانصراف عن السَّماع والصَّلوات، ويتوفُّرون على الحديث والمحاربة. ولا يزال هذا دأبهم إلى أن يحين وقت القربان فيخطفوه مثل الطَّعام الذي قد أُعد لهم وينصرفون. فيجب أن يتركوا عنهم هذه العادة الرَّديئة المهلكة المرذولة، ويقفوا حول المذبح في أوقات الصَّلاة برؤوس مكشوفة حائفين الله ليسمعوا أو يجيبوا. ومن تعدَّى هذا فليس له قربان، ومن علم بحاله وقرَّبه فهو شريكه في خطيئته''.

وإن التَّركيز المستمر في الحديث مع النَّاس عن أن غفران الخطايا التي تؤرق سلامهم وضميرهم هو في يد الكاهن، قد يصرفهم عن الله. وهل تتعجَّب أخي الحبيب من هذا الكلام؟ فالمثال واضح أمامك؛ المسيح قائم على المذبح، وأنا منشغل عنه بالحديث مع الكاهن لنوال الحل. فالإفخارستيًّا على المذبح هي الخلاص الحقيقي والحل الحقيقي من الخطايا، فكيف نترك المذبح، والاشتراك في الصَّلوات المرفوعة عليه، مع ما يصاحبها من صلوات تحليل عامة لكل الشَّعب، ونبحث عن الكاهن لكي يضع يده على الرأس ويصلَّي صلاة التَّحليل ليرتاح ضمير الإنسان عندما يقترب من الأسرار المقدَّسة ليتناول منها؟.

من المعروف أنه قبل انتهاء صلوات القدَّاس الإلهي بقليل يصلي الكاهن سراً صلاة تحليل سريَّة وطويلة على كل الحاضرين في الكنيسة، والمزمعين التَّناول من الأسرار المقدَّسة، وهو التَّحليل المعروف باسم "تحليل الآب"، يقول فيه الكاهن: "فليكن يا سيِّد عبيدك آبائي وإخوتي وضعفي محالين من فمي بروحك القدُّوس أيها الصَّالح محب البشر. اللَّهم يا حامل خطيئة العالم، أسبق بقبول توبة عبيدك منهم، نوراً للمعرفة، وغفراناً للخطايا ... وإن كنَّا أخطأنا إليك بالقول أو بالفعل من كل واغفر لنا كصالح ومحب البشر. اللَّهم حاللنا وحالل كل شعبك من كل خطيئة ومن كل لعنة ومن كل حجود ... حاللنا وحالل كل شعبك ..."

ماذا نريد أكثر من هذا؟ فهل يليق بعد كل ما تقدِّمه الكنيسة في القدَّاس الإلهي أن نرى بعض الآباء الكهنة يأخذون الصَّليب ويقررون التَّحليل على جموع المتناولين قبل تناولهم؟. ما هذا الذي نفعله؟ ففسي بعض كنائسنا، وبعد انتهاء صلوات القدَّاس، يرفع الكاهن الصَّليب وهو واقف مكانه على المذبح، ويتَّجه بنظره إلى النَّاحية البحريَّة ليقرأ التَّحليل على الرِّحال، ثمَّ إلى النَّاحية القبليَّة ليقرأ التَّحليل مرَّة أخرى على النِّساء.

101

سرّ التَّوبة والأعتراف 101

بل لقد تسرَّبت هذه الأخطاء اللَّيتورجيَّة المعيبة إلى بعض أديرتنا أيضاً. وأصبح الضُّيوف الحاضرون القدَّاه يطلبون الحل من أي كساهن قبل التَّناول من الأسرار المقدَّسة. وكأن صلوات القدَّاس الإلهي نافلة لا لزوم لها، وممارسة طقسيَّة لا غرض منها سوى ''تفريخ'' مستمر لجسد المسيح ودمه الكريمين فحسب. فهل يليق أن يغتصب الكاهن لنفسه كرامة الله وهيبته وقداسته، بدعوى كرامة الكهنوت، وسلطان الحل والرَّبط الممنوح له من الله.

نية التَّوبة أثناء الاعتراف هي محك صحَّته

ماذا يحدث لو سهى على المعترف أن يعترف بخطيئة معيَّنه لأب اعترافه، أو يكون قد فعل خطيئة بعد اعترافه ويريد أن يتناول؟. هنها لا ينبغي أبداً لمثل هذا الإنسان المنتظم في الاعتراف علمى فتسرات معيَّنه بالاتفاق مع أب اعترافه أن يتشكَّك مطلقاً في التَّقدُّم للتَّناول من الأسرار المقدَّسة لحين التَّقابل مع أب اعترافه في أقرب فرصة.

لأنه في الكنيسة وفي أثناء الصَّلوات اللَّيتورجيَّة تصلَّي الكنيسة على الحاضرين صلوات تحليل كثيرة. فهناك ثلاث صلوات تحليل على الشَّعب بعد انتهاء صلوات رفع بخور عشيَّة أو باكر، ثمَّ صلاة تحليل الخدَّام بعــد تقديم الحمل وقبل قراءة الرَّسائل، ثمَّ صلاة سرّ الرَّجعة على المذبح بعــد دورة البُخور على الشَّعب، ثمَّ صلاة تحليل الآب علــى المــذبح قبيـل الانتهاء من صلوات القدَّاس؟.

وإلاً لو انتابنا الشَّك والرِّيبة من التَّناول، فما هو معنى مرد الشمَّاس منادياً الشَّعب قائلاً: ''اطلبوا لكي يرحمنا الله، ويتراءف علينا، ويسمعنا ويعيننا ... ويجعلنا مستحقين أن ننال من شـركة أسـراره المقلَّسـة

المباركة لمخفرة خطايانا؟''. لأن جواب الشَّعب قائلاً: ''يارب ارحم''، أي اجعلنا يارب نحن غير المستحقين، مستحقين لتناول أسرارك المقدَّسة، فإن كنَّا مستحقين ضميرياً فماذا تعني إذاً هذه الطَّلبة؟.

وما معنى قول الكاهن في أوشيَّة التَّقدمة على الخبز والخمر: ''ليكونا لنا جميعاً ارتقاء **وشفاءً وخلاصاً** لأنفسنا وأجسادنا وأرواحنا؟''.

وما معنى قول الشَّعب في القدَّاس الإلهي: ''بشفاعات والدة الإلـــه القدِّيسة مريم، يارب انعم لنا بمغفرة خطايانا؟''. أو قولنا: ''كرهتـــك يارب وليس كخطايانا''.

وما معنى قول الكاهن في القدَّاس الإلهي: ''خذوا كلوا منه كلُّكم، لأن هذا هو حسدي الذي يُقسم عنكم وعن كثيرين، **يُعطــــى لمغفـــرة** ا**لخطايا؟''.** ونفس الكلام عن الدَّم الكريم أيضاً.

وأيضاً قول الكاهن: ''اجعلنا مستحقين كلَّنا يا سيِّدنا أن نتناول من قدساتك **طهارة** -- أو تقديساً -- لأنفسنا وأجسادنا وأرواحنا ...''.

وأيضاً قول الكاهن في لهاية المجمع: ''هـــؤلاء الـــذين بســـؤالاتمم وطلباتهم ار**حمنا كلنا معاً وأنقذنا** من أحل اسمك القدُّوس الذي دُعي علينا''.

وحتى لهاية القدَّاس وفي الاعتراف الأحير ألسنا نسمع قول الكاهن: "يُعطى عنَّا خلاصاً وغفراناً للخطايا وحياة أبديَّة لكل من يتناول منه''؟.

فهل بعد كل هذا نتشكَّك ونبحث عن كاهن ليقرأ لنا التَّحليل حتى نتناول بضمير مستريح؟. أو ننصرف عن الاشتراك في الصَّلوات المقدَّسة لننشغل بالاعتراف على الكاهن لننال الحل منه؟. سرّ التَّوبة والاغتراف

إن السَّعي الحثيث المصحوب بالقلق للاعتراف على الكاهن لننسال الحل منه شخصياً قبل التَّناول، قد طغى على كل شئ، حتى على المسيح نفسه، وعلى دمه الكريم على المذبح، بل وعلى القدَّاس الإلهـــي برمَّتــه. وهنا نعود ونكرِّر أنه لا ينبغي أن نغفل أن صلوات التَّحاليل في القــدَّاس الإلهي هي الأصل والأساس، أمَّا التَّحليل الذي يصليه الكاهن للمعترف – والذي هو هو نفسه منطوق التَّحليل العام في الكنيسة – فيكون في غــير وقت القدَّاس الإلهي.

يا إخوتي، دم المسيح على المذبح لا يُمنح للأبرار، بسل للخطاة الرَّاجين تبريره وخلاصه. دم المسيح على المذبح ينتظر من يتناوله لتُمحى خطاياه، وتتحدَّد حياته، فينال الشَّفاء. فليس الاعتراف على الكاهن لغفران الخطايا هو وحده وسيلة أو استحقاق التَّناول من حسد المسيح ودمه الكريمين. لأنه إن كان الأمر كذلك فما هو لزوم دم المسيح على المذبح إذاً ؟ فدم المسيح لم يُسفك من أحل الأبرار، بل من أحل الخطاة الطَّاليين رحمته. والذي يمنع التَّناول من الأسرار المقدَّسة فقط هو عدم التَّوبة، وليس عدم الاعتراف على الكاهن ونوال الحل منه قبل التَّناول مباشرة. فإن كانت التَّوبة تكتمل بالاعتراف على الكاهن وقوال الحل منه قبل التَّناول التَّحليل منه في غير وقت القدَّاس الإلهي، فهي تكتمل أيضاً في صلوات القدَّاس الإلهي وصلوات التَّحاليل التي تقال فيه، لكل مسن له أب اعتراف يعترف لديه على فترات معيَّنة، كلَّ بحسب حالته، وبحسب ما

> سؤال حول دور سرّ الاعتراف في التَّهيئة للتَّناول • سؤال: ما هو دور سرّ الاعتراف في التَّهيئة للتَّناول؟.

 الجواب: يقول الأب ألكسندر شميمان<sup>(1)</sup>:
 إن طرح هذا السؤال واجب لأنه في كثير من الكنائس الأرثوذكسيَّة تنمو عقيدة أصبحت مقبولة اليَّوم عموماً، وهـــي تؤكّـــد أن المناولـــة للعلمانيين مستحيلة بدون الاعتراف والحل. ولو رغب المرء أن يتناول مراراً، عليه في كل مرَّة أن يعترف، أو على الأقل أن يذهب إلى الكاهن ليحلَّه<sup>(٢)</sup>.

لقد حان الوقت أن نقول علناً إنه مهما كانت الأسباب التي دعت إلى هذه العقيدة وممارستها، فهي لا أساس لها في التَّقليد. وهي تقـــود إلى انحرافات خطيرة في العقيدة الأرثوذكسيَّة للكنيسة، وسر الشُّكر فيهـــا، والتَّوبة نفسها.

ولكي يتأكّد المرء من هذا، عليه أن يتذكّر فهم الكنيسة الأساســـي لسرِّ التَّوبة. إن هذا السِّر حسب تعليم الكنيسة الجــوهري، هــو ســرَّ مصالحة مع الكنيسة والعودة إليها، وإلى حياتها، ولاسيَّما لأولئك المحــرومين

 ١ – ألكسندر شميمان، الصَّوم الكبير، نُشر جزء منه في العدد الرَّابع من بحلَّة النُّور اللبنانيَّة، سنة ١٩٨٥م.

والأب الكسندر شميمان (١٩٢١–١٩٨٣م) من عائلة روسيَّة، انتقل إلى فرنسيا وتلقى علومه الأولى فيها في مدارس المهاجرين الرُّوس. ثم التحق بجامعة باريس. ثم درس اللاهوت في معهد القديس سرجيوس في باريس بين سنة ١٩٤٠ وسنة ١٩٤٥م، ثم رُسم كاهناً سنة ١٩٤٦م. وكان قد تزوَّج سنة ١٩٤٣م من جوليانا أوسورغين ابنة العائلة الروسيَّة المؤمنة، وطالبة الآداب في جامعة السُّوربون. سافر إلى الولايات التَّحدة سنة ١٩٥١م، والتحق بمعهد القديس فلاديمير للاهوت، ودرَّس فيه اللاهوت الرُّعائي، واللاهوت الليتورجي وغيره من المواد. ومنذ سنة ١٩٦٢ وحتى سنة أستاذاً كبيراً، ولاهوتياً عظيماً، وقد ترك مؤلفات كثيرة. ٢- يقول التَّعليم الكاثوليكي: الاعتراف الفردي الكامل والحل الذي يعقبه ها الطَّريقة العاديَّة والوحيدة لتحقيق المصالحة مع الله والكنيسة، إلاً إذا أعفى من مثل هذا الاعتراف مانع طبيعي أو أدبي. هذا الاعتراف مانع طبيعي أو أدبي.

| سرَ التَّوبة والاعتراف | 707 |
|------------------------|-----|
|------------------------|-----|

أي المفروزين من الاحتماع الشُّكري (الإفخارستي) للكنيسة ...

كانت التَّوبة فقط – بعد التَّنصير الجماعي للإمبراطورية الرُّومانيَّة – من أجل المحرومين أي المفروزين من الكنيسة لأعمال وخطايا يحسدِّدها بوضوح التَّقليد القانوني للكنيسة. وبقى هذا المفهوم للتَّوبة في الكنيسة حتى اليوم ...

ولكن هل هذا يعني أن غير المحروم، أي المؤمن العادي تعتبره الكنيسة بلا خطيئة؟ بالطَّبع لا. إن تعليم الكنيسة يقول بوضوح إنه لا أحد بــلا خطيئة إلاً الله، وليس من إنسان يحيا ولا يخطئ. كما أن تعليم الكنيســة أيضاً كان يعتبر دائماً أن هناك خطايا تحرم المرء مــن الاشــتراك في المناولة وأخرى لا تحرمه ... هذا لا يعني أن هذه الخطايا لا تحتــاج إلى التَّوبة والاعتراف.

إن التَّهيئة للمناولة ما هي إلاَّ توبة وصراخ للغفران والمصالحة ... والحل ينطبق على المحرومين فقط، أما خطايانا ''غير المميتة'' وخطايانا العامَة فيُعترف بما في كل مرَّة يجتمع فيها المؤمنون لإقامة سرّ الشُّكر. وما حياة الكنيسة كلها إلاَّ توبة مستمرة ...

يجب أن يكون واضحاً أن العقيدة التي تقول بأن ممارسة سرّ التّوبة والاعتراف شرط ضروري لقبول العلمانييّن للمناولة، ليست انحرافاً عن التَّقليد الأساسي العام للكنيسة وحسب، بل تشويه أيضاً للتَّعلميم الأرتوذكسي حول الكنيسة والإفخارستيَّا والتَّوبة نفسها. إنها تشوّ عقيدة الكنيسة لأنها تقسم عملياً أعضاءها إلى فتتين: بالنِّسبة لواحدة منهما – أي العلمانييِّن – إعادة الولادة بالمعموديَّة، والتَّقديس بالميرون، والصَّيرورة مواطنين مع القدِّيسين في بيت الرَّب. كلها لا تعتبر مانحة

للعضويَّة الكاملة أي الاشتراك في السِّر الذي تُحَقَّق فيه الكنيسة ذامًا كحسد المسيح، وهيكل الرُّوح القُدُس. إنها تشوِّه عقيدة سرّ الشُّكر، لأنها بوضعها لشروط غير شروط العضويَّة بالكنيسة للمناولة بمحل مستحيلاً عملياً أن نرى ونختبر الإفخارستيَّا كسر الكنيسة نفسه، وكالعمل الـذي يجعلنا – حسب قدَّاس باسيليوس – ''نحن الذين اشتركنا بالخبز الواحــد والكأس الواحدة نتَّحد مع بعضنا البعض في شركة الرُّوح القُدُس''. وهي تشوِّه بالنهاية سرّ التَّوبة نفسه، لأن الاعتـراف إذ يصبح شكليا، ومالتَّلي الشَّرط الوحيد للمناولة يستبدل التَّهيئة الحقيقيَّة للمناولة التي تقوم على التَّوبة الحقيقيَّة الدَّاحليَّة. والتَّشديد في السِّر يتحوَّل من التَّوبة إلى الحِل ليُفهم بطريقة سحريَّة.

وما يطلبه المرء اليوم هو هذا الحل الشّكلي والسّحري والقـانوي وليس المصالحة مع الكنيسة التي فصلَته خطاياه عنها، يطلبـــه لــيس لأن خطاياه تزعجه، بل ليؤهِّله للاقتراب من المناولة بضمير مرتاح. وهكـــذا يصبح سرّ التَّوبة الحاسم والرَّهيب في الكنيسة الأولى بحــرَّد ''شــرط'' للمناولة، ويفقد معناه الحقيقي ومركزه في الكنيسة ...

إن التَّأثير الغربي على اللاهوت الأرثوذكسي قد شوَّه كثيراً في حياة الكنيسة، وبالدَّرجة الأولى في فهم الأسرار. إن هذا التَّأثير الغـــربي هـــو الذي قاد إلى هذا التَّحوُّل من التَّوبة والمصالحة مع الكنيسة كجوهر ســرّ التَّوبة إلى الحِل المحصور تقريباً في فهم قانويي.

ففي الفهم الأرثوذكسي الأصيل، ينبع الحل من أن الكـــاهن هــو شاهد على التَّوبة، وعلى حقيقتها. وهو مؤهَّلَ بالتَّالي ليعلن و''يخــتم'' على الصَّفح الإلهي، وعلى مصالحة التَّائب بيسوع المسيح مع الكنيســة المقدَّسة. أما في الإطار الغربي القانوني فالحِل يصبح ''قوَّة بحـــد ذاتمـــا'' ۲۰۸ سرّ التُّوبة والاعتراف

تطوَّرت هنا وهناك إلى عادة غريبة بالحقيقة، وهي طلب الحِل بدون اعتراف.

وإنه من المؤسف بالحقيقة أنَّ التَّسرُّب الفاضح من الغرب، يؤمن به كثيرون من الأرثوذكس، وكأنه القاعدة الأساسيَّة للأرثوذكسيَّة. بينمـــا محرَّد المحاولة لإعادة تقييم هذه العادة في ضــوء التَّقليــد الأرثوذكســي الأصيل تُدان غالباً، وكأنما انحراف.

ما نحتاجه إذا بالدَّرجة الأولى هو أن يكتشف المؤمنون اكتشاف حقيقياً في الكنيسة المعنى الأصيل للإفخارستيَّا كسر الكنيسة ... وأن نكتشف المناولة من جديد كالغذاء الجوهري الذي يوحِّدنا بالمسيح، ويشركنا بحياته وموته وقيامته ... والمعنى الحقيقي للتَّهيئة كالمركز الرَّئيسي لحياتنا الرُّوحيَّة. وإن حياة الكنيسة كلها كانت بالواقع دائماً تلك التَّهيئة. إن كل قواعدها الليتورجيَّة والرُّوحيَّة، النِّظاميَّة والانسحاقيَّة، لا غاية لها إلاَّ أن تجعل حياتنا كلنا تميئة دائمة، ليس فقط للمناولة، بل بالنهاية لما تمينًا المناولة إليه، فرح النَّهار الذي لا يغرب للكوت الله الأبدي، وكماله.

وهكذا نكتشف الحاجة الحقيقيَّة لسر التَّوبة، للاعتـراف السِّري. ونجد فيه ليس حلاً شكلياً أو شرطاً شكلياً للمناولة، بل تجديداً روحيــاً عميقاً ومصالحة حقيقية مع الله، وعودة إلى الكنيسة التي نُحرم منها غالباً بسبب وجودنا المُعلَن اليائس. نكتشف في أنفســنا الحاجــة للإرشــاد الرُّوحي الحقيقي، وفوق كل شئ، نكتشف سرّ جسد المسيح ودمه الذي نتقدَّم إليه بخوف الله وإيمان ومحبَّة، كالمركز الدَّائم لحياتنا كمســيحييِّن، قصَّة واقعيَّة عن روعة حياة التَّوبة والاعتراف

إن كنت أخي الحبيب لم تقرأ ما سبق من كلام، أو عــبرت علــى المكتوب عبور الكرام، أو أُعجبت بجانب منه واستأت من آخر ترى فيه رأياً يُلام، فاقرأ القصَّة التَّالية، فهي لنا خير ختام. فيها تطبيق فعلي لمعنى سرّ التَّوبة والاعتراف، وكيف أنه دعوة من الله إلى الله بشهادة كاهن الله. أما التَّطبيق فيها على هذا السِّر الكنسي فقد وصــل إلى حــد الكمــال والتَّمام. وإليك القصَّة.

"خرحت للافتقاد في يوم غير قريب، وعلى وحه التَّقريب منذ ١٤ سنة تقريباً. وأخرحتُ مفكّرة صغيرة كانت في حسيي لآخـــذ بعــض العناوين وأسماء الشَّوارع في منطقة افتقادي التي كانت في ذلك الحــين كثيرة الشَّبه ببعضها في النُّطق والكتابة. فمثلاً شارع هليوبوليس، شارع هيرموبوليس، ممفيس، تانيس، أو ومنيس ... الخ.

فقرأتُ أحد العناوين من المفكَّرة واحتفظت به في ذهني – رقم البيـــت والشَّارع ورقم الشَّقَّة – وذهبت إلى الشَّارع ووجدتُ الرَّقم الذي أريـــده، وصعدتُ سلم المترل حتى الدَّور النَّالث، حيث رقم الشَّقة التي أقصدها.

ولكن هذا البيت ما دخلته قبل ذلك، وربما أخطأتُ العنسوان، فأخرجتُ مفكِّري أعيد النَّظر في العنوان، فوجدتَّني فعلاً قسد أخطأتُ الشَّارع ولكنني كنتُ قد طرقت البَاب، فخجلتُ أن أنزل قبل أن يُفتح البَاب. وفعلاً انفتح البَاب بعد لحظة ووجدتَّني أمام رجل ناهز الأربعين من عمره، مشعث الشَّعر، وبادري على الفور، نعم.

كنتُ في هذه الأثناء قد لمحتُ صورة معلَّقة على الحائط حالما فُـــتح البَاب، صورة دينيَّة لنتيجة مسيحيَّة. فقلتُ في نفسي: حسناً وإن كنـــتُ سرّ التُّوبة والاعتراف

قد أخطأتُ العنوان، ولكن لا بأس من الزِّيارة، فهذا بيت مسيحي.

21.

قلتُ للرَّحل: أأنتم مسيحيرُن؟.
 قال نعم. ولكن كيف حصلتَ على عنواننا؛ من أعطاك إياه؟.
 قلتُ: ما دمتم مسيحييِّن فأنا أزوركم.
 قال وقد بدا عليه اضطراب لا أعرف سببه: تفضَّل.

أحسستُ في نفسي أن في الأمر شيئاً، شيئاً غريباً لستُ أعرفه. إنني لأوَّل مرَّة أواحه مثل هذه الظُّروف.

وما أن دخلتُ إلى داخل، وأغلق الرَّحل البَّاب خلفي حـــــــق كــــرَّر سؤاله بحيرة ولهفة بالغة.

أرجوك، أخبرني من أعطاك عنواني؟.
 قلتُ وقد ملكني الاستغراب: ممكن أحلس؟.
 قال: تفضَّل.

وظلَّ الرَّجل واقفاً أمامي، فقلتُ له بمدوء شديد: أرجو أن تستريح أولاً، وأنا أقول لك.

جلس الرَّجل إلى جواري، وعلامات الاستغراب ما تزال مرتســــمة على وجهه. ثمَّ مرَّت لحظة صمت بادرته بعدها قائلاً:

– لماذا أنت مضطَّرب هكذا؟ ألم تر كاهناً من قبل؟ سوف لا أقول لك كيف أتيتُ ما لم تقل لي أولاً لماذا أنت هكذا؟.

قال الرَّجل وقد ملكه انفعال عجيب. أمري عجيب للغاية. أكاد لا أصدِّق ما أنظره بعيني، وأعيشه هذه الأيام. أنا على مـــا تــرى أعـــيش

بمفردي في هذه الشّقَّة. وأنا متغرِّب هنا بالإسكندريَّة منذ أكشر من عشرين سنة. وكنتُ قبل أن أحضر إلى الإسكندريَّة في بلدة صغيرة من أسرة مسيحيَّة. كنتُ أيامها شاباً متديِّناً ولى علاقة حب بالمسيح، مواظباً على الأسرار. أكملتُ دراستي، ثمَّ عُيِّنت موظفاً بالإسكندريَّة. بسدأت حياتي الرُّوحيَّة ينتابها شئ من الفتور والتَّقصير في الصَّلاة، ثمَّ بعض أصدقاء السُوء، ثمَّ اللامبالاة، ثمَّ حياة الخطيئة في كل صورها وأساليبها. ثمَّ أحسستُ بالضَيَّاع. وفي البداية كان ضميري يصحو في بعض الأوقات، وأفتقد حياتي مع الله وكنيستي، ولكن لم أعط هذه الأفكار وقتاً ولا مكاناً، فكانت تموت في مهدها.

ولي الآن أكثر من عشرين سنة، نسيتُ فيها كل شئ. تصوَّر أنني لم أتناول طوال هذه المدَّة. والغريب أنني منذ أسبوعين وبــلا مقـــدَّمات، تحرَّكت أحشائي كالبركان. إحساسات توبة ورجوع إلى الله، ودمــوع صادقة تنفجر من عيني. لقد رجعتُ إلى وقفات الصَّلاة، وبحثــتُ عــن إنجيلي حتى وجدته في كومة كُتُب قديمة مكدَّسة عنــدي. إنـــني أقــرأه بشغف عجيب. كلماته مثل سهام مبريَّة تخترق جدران قلبي، لقد سقط العالم كله من نظري، ولستُ راغباً في شئ منه.

– قال: على الإطلاق. وهذا ما جعلني في غاية الغرابة. قـــد تغيَّــر برنامج يومي تماماً. فأنا أعود من عملي كل يوم، وأغلق شقَّتي، وأظلُّ في صلواتي ودموعي وإنجيلي كل الوقت حتى ساعة متأخّرة من المسساء. ثمَّ أنام لاستيقظ في الصَّباح.

- قلت له: والأصدقاء؟.

- قال: إنهم في غاية الاستغراب والحيرة من أمري. إنهم يحاولون معي كل يوم لكي أعود إلى سيرتي الأولى. وبعضهم يظن أنني مريض، أو قد أصبتُ باكتتاب نفسي. وبعضهم منذهل من تغيير طباعي وكلامسي وسيرتي. ولكن على العموم لقد زهدتُ الأصدقاء والنَّاس جميعاً. أحدُ الآن لذُتي في أعمال التَّوبة في داخل مخدعي.

ولكن الأمر الأكثر غرابة أنني كنتُ أحاف أن تكون هذه المشاعر وقتيَّة عابرة، أو أنها ليست من الله. وأمس فقط وأنا أصلّي وأبكي أمام الله توسَّلتُ إليه بدموع قائلاً: أعطي يارب علامة بما أعرف أنك قبلتني. ورغم كثرة خطاياي وآثامي تجاسرتُ أن أطلب هكذا، وقلت في الصَّلاة، هذه هي العلاّمة أن ترسل لي كاهناً لكي أعترف أمامه، وأشعر أن توبتي ووسيلتي قد وحدت دالة أمامك.

– أخذتني رعدة وأنا أسمع هذه الكلمات، ومجدتُ المسيح إلهي الذي يعمل بروحه القدُّوس في توبة أولاده. وعندما يغيب الخدَّام، يعمل هو في القلوب ويرد إليه خروفه الضَّال، ويجد درهمه المفقود.

قلتُ للرَّحل الذي ملأت الدُّموع عينيه: إذاً أعطاك الرَّب سؤال قلبك. - قال: نعم يا أبي، ولكن أرجوك عرِّفني كيف حضرت إلى هنا؟. - أخرجتُ مفكرتي الصَّغيرة. وأشرتُ إلى العنوان المكتوب فيها، رقم البيت، ورقم الشَّقَّة، مطابقين لعنوانه، ولكن مع اختلاف اسم الشَّارع!. - قلتُ له: إن الله يعمل معنا عظائم حقاً. لقد أخطأتُ في قـراءة العنوان، فأتيتُ إليك من قبَل الرَّب.

صلَّينا معاً بحرارة وشكرنا المسيح الحنون الرَّاعي الصَّــالح، وقـــدَّمنا سجودنا القلبي لقابل الخطاة، ومحب البشر.

ثمَّ قدَّم هذا الأخ اعترافاً، يسجَّل في السَّماء، كخاتم لتوبة صـــادقة مقبولة أمام الله.

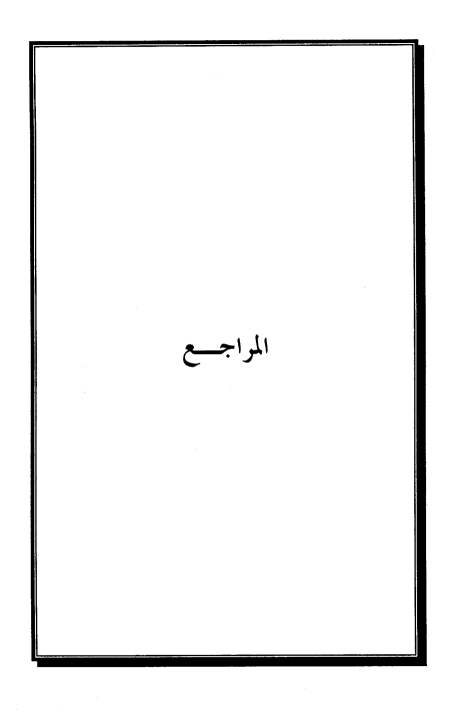
وقرأتُ له التَّحليل، وانصرفت ممجِّداً الله. وصارت لنا بعد ذلــك لقاءات متكرِّرة، وصار يحضر إلى الكنيسة بشوق وعطش وحــوع إلى البر. وكانت النِّعمة تشبعه حسب وعد الرَّب «طوبى للجياع والعطــاش إلى البر لأنهم يُشبَعون». لقد عوَّضته النِّعمة عن السِّنين التي أكلها الجراد.

وحتم الرَّب على صدق توبته. وأكمل أيامه مرضياً لدى الله، مؤازراً بقوَّة روحه القدُّوس<sup>"(٣)</sup>.



٣- القُمُّص لوقا سيداروس، رائحة المسيح في حياة أبرار معاصرين، الجزء الأوَّل، ص ٢٤-٦٠

سرّ التُّوبة والاعتراف 225 ₽ %



## أولاً: المواجع الغربيَّة

– أبو البركات بن كبر، الجزء النَّاني من مخطوط رقم (٢٠٣ عربي) بالمكتبــة الأهليَّة بباريس. وهو ''كتاب مصباح الظُّلمة وإيضاح الخدمة''.

- أبو المكارم، تاريخ الكنائس والأديرة في القرن الثَّاني عشر الميلادي، الجزء الأوَّل، الوجه البحري والقاهرة، إعداد وتعليق الرَّاهب صموئيل السِّرياني.

– أبو المكارم، تاريخ الكنائس والأديرة في القرن الثّاني عشر المسيلادي، الحسزء الثَّاني، إعداد الراهب صموئيل السِّرياني، والأستاذ نبيه كامل داود، القاهرة ١٩٨٤م.

– أثناسيوس الرَّسولي (القدِّيس)، تفسير المزامير، عن مخطوط رقم (٢٧ك.م)
 مكتبة دير القدِّيس أنبا مقار، لم يُنشر بعد.

أحد علماء الكنيسة القبطيَّة في العصور الوُسطى، كتاب سرّ النَّــالوث في
 خدمة الكهنوت، نشره جرجس فيلوثاؤس عوض سنة ١٩٤٢م.

– الخولاجي المقدَّس، وهو مصحَّح ومستوفي التَّرتيب على يد القُمُّص عبـــد المسيح صليب، طُبع في مصر بمطبعة عين شمس سنة ١٩٠٢م – المنجد في اللُّغة والأعلام، دار المشرق، بيروت، ١٩٨٦م.

 أنبا إيسيذوروس (الأسقف)، الخريدة النَّفيسة في تاريخ الكنيسة، الجـــزء النَّاني، القاهرة، ١٩٦٤م.

بستان الرُّهبان، مطرانيَّة بني سويف، ١٩٦٨م.
 توفيق الحكيم، عودة الوعي، الطبعة التَّانية، دار الشُّروق، ديسمبر ١٩٧٤م.
 جراسيموس مسرَّة (الأرشمندريت)، الأنوار في الأسرار، بدون تاريخ.
 جراسيموس مسرَّة اللاذقي (الأرشمندريت)، تـاريخ الانشـقاق، الجـزء الثالث، ١٩٩٩م.

- جرجس فيلوثاؤس عوض، المحموع الصَّفوي، بدون تاريخ.

بسير البيعة المقدَّسة، المحلد الثاني، الجزء الثاني، مطبوعات جميعة الآثار القبطيَّة، قسم النُّصوص والوثائق، قام على نشره يسى عبد المسيح، عزيز سوريال عطيَّة، أسولد بورمستر القاهرة، ١٩٤٨م،

– سليم بسترس (الأب)، اللاُهوت المسيحي والإنســـان المعاصــر، الجـــزء النَّالث، لبنان، ١٩٨٧م.

- سويرس زكا عيواص (المطران)، والأب الرَّبان اسحق ســـاكا، الأســرار السَّبعة بحسب معتقد وطقس الكنيسة السِّريانيَّة الأرثوذكســـيَّة، طبعـــة أولى، بغداد، ١٩٧٠م.

- شنوده الثَّالث (قداسة البابا)، لماذا نرفض المطهر، أكتوبر، ١٩٨٨م.

كيرلس سليم بسترس (المطران)، التَّعليم المسيحي للكنيسة الكاثوليكيَّة، عرَّبه عن الطَّبعة اللاتينيَّة الأصليَّة التي صدرت عن حاضرة الفاتيكان سنة عرَّبه عن الطبعة اللاتينيَّة الأصليَّة التي صدرت عن حاضرة الفاتيكان سنة معرَّبه ما لمطران سليم يسترس وآخرون، المكتبة البولسيَّة، حونيه، لبنان، ١٩٩٩م
 لمؤلِّف، الدِّيداخي أي تعليم الرُّسُل، القاهرة، يناير ٢٠٠٠م.
 لمؤلِّف، المراسيم الرَّسوليَّة - دراسة موجزة، نص الكتياب التَّسامن، أكتربر، ٢٠٠٤م.

## ثانياً: المراجع الأجنبيَّة

- Burmester, O.H.E. Khs, The Egyptian or Coptic Church, A Detailed Description of her Liturgical Services and the Rites and Ceremonies Observed in the Administration of her sacraments, Publications de la Société d'Archéologie Copte. Textes et Documents, X, Le Caire, 1967. 179

- Burmester, O.H.E. Khs, *The Sayings of Michael, Metropolitan of Damietta*, Orientalia Christiana Periodica (OCP), Vol. II, N. I-II, Roma, 1936.

- Cayre A.A., Précis de patrologie, t. 1, Descleé et cie, 1927.

- Chrysostomo, J., La conversion, Coll. les pères dans la foi, Paris, 1978.

- Cross, F.L., & Livingstone, E.A., The Oxford Dictionary of the Christian Church (ODCC), (2nd edition), 1988.

- Dictionaire de spiritualité, vol. 2, Paris, 1983.

- Graf, G., GDCAL, III ; GDCAL, IV.

- Hamman, A., Baptême et Confirmation, Paris, 1969.

- Kallistos ware, The Orthodox way, London, 1981.

- Lamp, G.W.H., D.D., A Patristic Greek Lexicon, Oxford, 1961.

- NPNF., 1<sup>st</sup> Ser., vol. VIII.

- NPNF., 1<sup>st</sup> Ser., vol. X.

- NPNF., 1<sup>st</sup> Ser., vol. XII.

- NPNF., 2<sup>nd</sup> Ser., vol. XII, The Book of Pastoral Role of St. Gregory the Great.

- Quasten J., Initiation aux Pères de l'Eglise, t. 1, Trad. par J. Laporte, Cerf, Paris, 1955.

- Renaudot, La perpétuité de la foi de l'Eglise Catholique sur l'Eucharistie, t. III. col. 848.

- Ugo Zanetti S.J., Une seconde copied u livre de Marc ibn al-Qanbar sur la confession, dans OCP 55, 1989.

- Ugo Zanetti, Le livre de Marc Ibn Qanbar sure la confession retrouvé, dans Orientalia Christiana Periodica (OCP), Vol. 49, 1983.

- V. Patachovsky & C. Vogel, Sin in the Orthodox Church and in the Protestant Church, Originally published in French as part of Théologie du péché, Desclée, Tournai, 1960.

## اللُّرَّة الطَّقسيَّة للكنيسة القبطيَّة بين الكنائس الشَّرقيَّة للرَّاهب القسمِ أَثْنِاسوس المقاري

www. Athanase. net

السِّلسِّلة الأولى: مصادر طقوس الكنيسة

| تاريخ النشر  | اسم الكتاب                                                 | الرقم             |
|--------------|------------------------------------------------------------|-------------------|
| ینایر ۲۰۰۶م  | الدَّيداخي أي تعليم الرُّسل (طبعة ثانية)                   | $\lambda/\lambda$ |
| دیسمبر ۲۰۰۶م | التَّقليد الرَّسولي (طبعة ثانية)                           | ۲/۲               |
| أكتوبر ٢٠٠٤م | المراسيم الرُّسوليَّة - دراسة موحزة – نص الكتاب الثَّامن   | ١/٣               |
| ینایر ۲۰۰۴م  | فهرس كتابات أباء كنيسة الإسكندريَّة - الكتابات اليونانيَّة | ۱/٦               |
| يوليو ٢٠٠٦م  | فهرس كتابات أباء كنيسة الإسكندريَّة – الكتابات القبطيَّة   | N/V               |
| دیسمبر ۲۰۰۶م | قوانين البابا أثناسيوس بطريرك الإسكندريَّة (طبعة ثانية)    | 1/11              |
| اکتوبر ۲۰۰۴م | قوانين هيبوليتس القبطية                                    | 1/14              |

| سُلسِّلة الثَّانية: مقدِّمات في طقوس الكنيسة |                                                                                          |             |
|----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| تاريخ النشر                                  | اسم الكتاب                                                                               | الرقم       |
| أكتوبر ٢٠٠٦م                                 | الكنائس الشَّرقيَّة وأوطانها- الجزءالأوَّل: رؤية عامة-كيسة للشرق الأشوريَّة (طبعة تانية) | <b>r</b> /1 |
| ینایر ۲۰۰۷م                                  | الكنائس الشَّرقيَّة وأوطالها – الجزء الثَّاني: كنيسة مصر                                 | ۲/۲         |
| أكتوبر ٢٠٠٦م                                 | الكنائس الشَّرقيَّة وأوطالها – الجزء الثَّالث: الكنائس الشَّرقيَّة القديمة (طبعة ثانية)  | ۳/۳         |
| ینایر ۲۰۰۵م                                  | الكنائس النَّمرقيَّة وأوطانها – الجزء الرَّابع: الكنانس البيزنطيَّة                      | ۲/٤         |
| مايو ۲۰۰۸م                                   | الكنيسة، مبناها ومعناها (طبعة ثانية)                                                     | ۲/٥         |
| سبتمبر ۲۰۰۶م                                 | مُعجَم المصطَّلحات الكنسيَّة، الجزء الأوَّل (طبعة ثانية)                                 | ۲/٦         |
| ستمبر ۲۰۰۵م                                  | مُعجَم المصطَّلحات الكنسيَّة، الجزء الثَّاني (طبعة ثانية)                                | ۲/۷         |
| سبتمير ۲۰۰۸م                                 | مُعجَم المصطَّلحات الكنسيَّة، الجزء الثَّالث (طبعة ثانية)                                | ۲/۸         |

السِّلسِّلة الثَّالِثة: طقوس أسرار وصلوات الكنيسة

| تاريخ النّشر | اسم الکتاب                                     | الرقم |
|--------------|------------------------------------------------|-------|
| ینایر ۲۰۰۳م  | معموديَّة الماء والرُّوح                       | 4/1   |
| مارس ۲۰۰۷    | ُسرَ الرُّوح القُلُس والميرون المقلَّس         | ٣/٣   |
| نوفمبر ۲۰۰۵م | تسبحة نصف الأيل والسَّحَر                      |       |
| يناير ٢٠٠٦م  | صلوات رفع البُخور في عشيَّة وباكر              | 4/5   |
| ینایر ۲۰۰۸م  | العَدَّاس الإلهي سرّ ملكوت الله، الجزء الأوَّل | ۳/۰   |

| تاريخ النشر  | اسم الكتاب                                     | الرقم |
|--------------|------------------------------------------------|-------|
| ینایر ۲۰۰۸م  | القدَّاس الإلهي سرّ ملكوت الله، الجزء الثَّاني | ٣/٦   |
| مارس ۲۰۰۵م   | الدّبلة والإكليل                               |       |
| ابريل ٢٠٠٦م  | الأجبية أي صلوات السُّواعي                     | ٣/٨   |
| أكتوبر ٢٠٠٧م | التَّاريخ الطَّقسي لسرّ التَّوبة والاعتراف     | 4/9   |

## السِّلسِّلة الرَّابعة: طقوس أصوام وأعياد الكنيسة

| تاريخ النَّشر | اسم الكتاب                                         | الرقم |
|---------------|----------------------------------------------------|-------|
| لم يصدر بعد   | الزَّمن الطَّقسي من عيد الدِّيروز إلى عيد الصَّليب | ٤/١   |



يُطلب من مكتبة مجلَّة مرقس

القاهرة: ٢٨ شارع شبرا - القاهرة ت/ ٢٥٧٧،٦١٤ والمكتبات المسيحيَّة والكنسيَّة

كما يُطلب من الأستاذ المحاسب مينا سمير أنطون ت/ ٠١٠١١٦٦٦١٨

E-mail: minasas2001@yahoo.com